REPRINTED AND PUBLISHED FROM THE EARLIER EDIT OF CHOWKHAMSA SANSKRIT BERIES OFFICE WARANAS

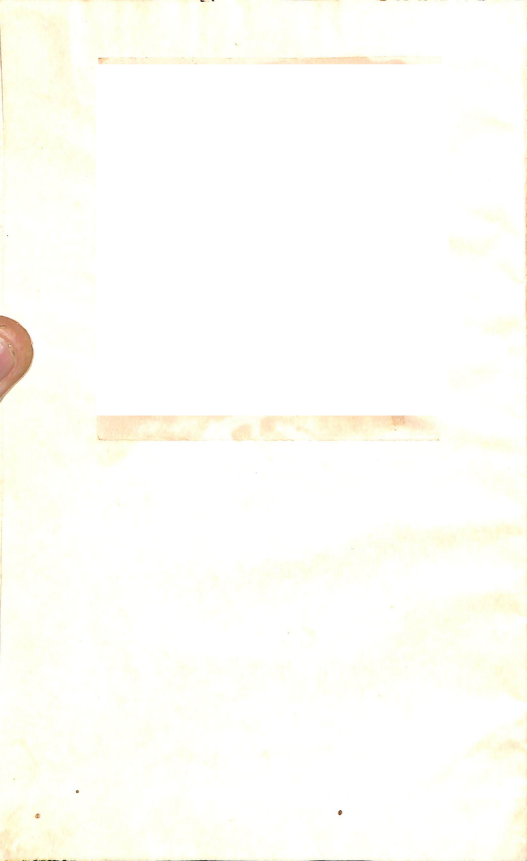
# 

BHAKTI PRAKĀSHA VOLIZI





是自己的 \$2.000年。11周末的日本市场的企业 以外的企业的企业 (1000年2月1日)



## चौखम्बा संस्कृत सीरीज

₹0 \*\*\*

महामहोपाध्यायपण्डितमित्रमिश्रप्रणीतः

# वीर मित्रोदयः

[ मक्तिप्रकाशः ]

सम्पादकः

चाहित्योपाध्याय पण्डित विष्णुप्रसाद शर्मा

[ एकादशो भागः ]



चौरवम्बा संस्कृत सीरीज आफिस,वाराणसी

प्रकाशक: चौलम्बा संस्कृत सीरीज आफिस, वाराणसी

मुद्रक : चीखम्बा प्रेस, वाराणसो

संस्करण : पुनर्मुद्रित, वि० सं० २०४४

मृत्य : रू० १००-००



## © चौखम्बा संस्कृत सीरीज आफिस

के० ३७/९९, गोपाल मन्दिर छेन पो० वा० १००८, वाराणसी-२२१००१ ( भारत ) फोन: ६३१४५

अपरं च प्राप्तिस्थानम्

## कृष्ण दास अका द भी

पो० बा० नं० १११८ चौक, (वित्रा सिनेमा बिलिंडग), वाराणसी-२२१००१ ( भारत )

# CHOWKHAMBA SANSKRIT SERIES 30

#### VĪRAMITRODAYA

[Bhakti Prakasha]

OF

M.M. Pt. Mitra Mishra

Edited by

Sahityopadhyaya Pt. Vishnu Prasad Sharma

VOL. XI



CHOWKHAMBA SANSKRIT SERIES OFFICE

RRISHNADAS ACADEMY

VARANASI-221001 1987

#### © Chowkhamba Sanskrit Series Office

K. 37/99, Gopal Mandir Lane
Post Box No. 1008, Varanasi-221001 (India)

Phone: 63145

Reprinted
1987
Price Rs. 100-00

Also can be had from

#### KRISHNADAS ACADEMY

Oriental Publishers and Distributors

Post Box No. 1118

Chowk, (Chitra Cinema Building), Varanasi-221001
(INDIA)

#### श्रोगुरुः शरणम् ।

### भूमिका।

श्रथ भागवतेऽस्मिन् भवे भगवद्गक्तिरेव भगवद्गावं भावयतीति भावयन्ते भव्याः । भवति चात्र श्रुतिः, स्मृतिश्च । "सर्वेषामधिकारिणामनिधकारिणा क्च भक्तियोग एव प्रशस्यते, भक्तियोगो निरुपद्रवः, भक्तियोगान्मुक्तिः, बुद्धिः मतामनायासेनाचिरादेव तन्त्वज्ञानं भवति, तत्कथमिति ? भक्तवरसलः स्वयमेव सर्वेभ्यो मोच्चविध्नेभ्यो भक्तिनिष्ठान् परिपालयित, सर्वोभीष्ठान् प्रयच्छति, मोच्चं दापयित, चतुर्मुखादीनां सर्वेषामिष भक्ति विना करपकेाटिभिमींचा न विद्यते, कारणेन विना कार्यं नोदेति, भक्त्या विना ब्रह्मज्ञानं कदापि न जायते, तस्मात् स्वमिप सर्वेषायान् परित्यज्य भक्तिमाश्रय, भक्तिनिष्ठो भव, भक्तिनिष्ठो भव, भक्त्या सर्वेसिद्धयः सिद्धचन्ति, भक्तचाऽसाध्यं न किश्चिद्दस्ति, एवंविधं गुरुपदेशमाकण्यं सर्वे परमतत्त्वरहस्यमवबुध्य सर्वेसंशयान् विधूय च्विप्रमेव मोच्चं साध्यामीति निश्चित्य ततः शिष्यः समुत्थाय प्रदक्तिणनमस्कारं कृत्वा गुरुपूजां विधाय गुर्वेनुङ्गया क्रमेण भक्तिनिष्ठो भूत्वा भक्तचित्राये पक्तं विज्ञानं प्राप्य तस्मादनायासेन शिष्यः चिप्रमेव साचान्नारायणो वभूव''इति ।

"न साधयित मां योगो न सांख्यं धर्म एव च। न स्वाध्यायतपस्त्यागो यथा भक्तिर्ममोर्जिता" ॥ इति च।

तत्र भक्तित्वं ज्ञानस्वन्यायजातिविशेष इति द्रन्यिकरणावलीप्रकाशे वर्धमानापाध्यायाः। श्राराध्यस्वप्रकारकं ज्ञानं भक्तिरिति केचित्। मधुसूदनसरस्वतीप्रभृतयस्तु भगवद्गुणगण्श्रवणेन द्रवावस्थां प्राप्तस्य चित्तस्य सर्वेशविषया
धारिवाहिकी वृत्तिभगवदाकारता भक्तिरित्याहुः। वयन्तु भगवद्विषयकानुरागहेतुक्रियात्वं, भगवदनुरागमात्रोद्देश्यकविहितिकयात्वं वा भक्तित्वमिति ब्रूमः।
श्रत्र मात्रपदेन स्वर्गाद्युद्देश्यकयागादिन्यवच्छेदः, विहितपदेन भगवदनुरागोः
हेशेनानुष्ठितनीरहननादेर्न्युदासः। न च फलभक्तावन्याप्तिः।भगवद्गोचरानुरागवृत्तिकार्यतासाचात्कारजनकसाचात्कारविषयत्वस्य निषकसाचात्कारविषयतावच्छेदकधर्मवत्त्वस्य वा विविद्यत्वात्वात्। ननु साध्यक्षपाया भक्तेः सुस्वात्मतया

पुरुषार्थत्वेन तत्र प्रवृत्युपपत्तावपि साधनभक्तेः स्वयमपुरुषार्थत्वेन तत्र प्रेत्तावतां प्रवृत्तिर्न युक्तेति चेत् । निरुपाधीच्छाविषयस्वरूपपरमपुरुषार्थस्वस्य सुखदुः खाभावयोरेव विश्रान्ततया धर्मार्थयोर्निहक्तपृहवार्थःवाभावेन तये।रपि प्रवृत्त्यनुः पपत्तेः, यदि च सुखदुःखाभावान्यतरसाधनत्वेन तयोः पुरुषार्थत्वं तदा भक्ते-रिप सुखसाधनतया तत्त्वज्ञानद्वारापवर्गसाधनतया च परुषार्थत्वमन्ततमेवेति न तयारिव तस्यामपि प्रवृत्त्यनुपपत्तिरिति । निरुक्ता च भक्तिर्द्धिषा, साध्यरूपा साधनरूपा च, तत्र साध्यरूपा भक्तिरेव फलभिकतरित्युच्यते,। तद्भनं प्रनथ-कृता—"उक्ता मक्तिर्द्धिया, अनुरागात्मिका फलभक्तिः, साधनभक्तिश्चेति, तत्र फलफिकः साधनानुष्ठानादेव सिद्धेति न विधेया, फले विध्यभावात्"इति । साधनभक्तिश्च श्रवणकीर्तनस्मरणचरणसेवनार्चननमनदासभावसख्यात्मनिवे द्नभेदेन नवधा । तत्र श्रवणं भगवद्गुणकर्मनाम्नां श्रोत्रमहणानुकूलो व्याः पारः, सङ्घीर्तनं तेषामेव स्वयमुचारणम्, स्मरणं भगवन्नामरूपादीनामनुसन्धाः नम् , पादसेवनं भगवत्परिचर्या चमरान्देशलनपर्वमहोत्सवाद्यनेकरूपा, अर्चनं पूजा, नमनं स्वापकर्षवाधानुकूला व्यापारः, तदुद्देश्यकस्वावधिकेत्कर्षवीधाः नुकूलव्यापारे। वा , दास्यं सर्वकर्मणां भगवत्यर्पणम्, यत्क्रियाद्वैतिमत्युच्यते । सल्यं भगवद्वचने विश्वासादि, आत्मनिवेदनमात्मीयस्य देहदारापत्यादेर्भगवति समर्पण्मिति । अस्य च प्रन्थस्य प्रणेता विश्वविख्यातवेदुष्या मिथिलामग्डलम-ण्डनः श्रीमित्रमिश्र एव, यस्येतिवृत्तं वीरमित्रोदये।पक्रमे तत्तत्त्रकाशे।पक्रमे च स्वयमेव विस्तरेण प्रपश्चितम् । भक्तेरुपये।गितायां च न भवितुमर्हति केषा-श्चिद्पि विप्रतिपत्तिः, यया खळु दुर्लभेऽस्मिन् मनुजजन्मनि मानुषताभिन्य-ज्यते, यां सेवमानाश्च समेषां विश्वासपात्रतां, महतां महनीयतां, परमेश्वरस्य द्यालचयतां, कलेर्दुर्लच्यतां, धर्मस्याऽऽस्पदतामर्थस्याऽऽस्थानतां, कामस्य प्रिय-बन्धुतां, मुक्तेर्वरणीयतां, देवानां दयनीयतां, यत्तराज्ञसपिशाचानामस्पृश्यतां, रोगादीनां रिपुतां, राज्ञामनतिक्रमणीयतां, साधूनां स्पृहणीयतां समुपयान्ति, एवंविधाया भक्तेर्निरूपणपराऽयं भक्तिप्रकाशाख्ये। निवन्धः सर्वतन्त्रसिद्धान्त-सिद्धयुक्तिप्रमाणसम्बलितवपुषा प्रायशः सर्वोण्येव भक्तिनिरूपणपराणि निबः न्धान्तराययतिशेत इति नास्तिसंशयलवलेशाऽपि, यतस्तेषांप्रणेतृभिः कैश्चिदौ-पनिषद्ज्ञानस्य भक्तिप्रयोजकत्वमुपवर्णयद्भिर्भक्तिज्ञानयोर्भक्तरेव प्रधान्यमित्यान

पहमहगृहीतैः शास्त्रसमन्वयपरिपाटी नाद्रियत, कैश्चिच ज्ञानस्यैव प्राधान्यमिति ज्ञाननद्प्रवाहप्रवाहितैर्भक्तिमार्गो दूरत एवाधरीकृतः। शास्त्रसमन्वयमनुहुन्धानैः प्रकृतनिबन्धप्रणेत्भिश्च श्रीमित्रमिश्रमहोद्यैः प्रमाण्तकीवष्टरभेन स्वर्गजन-कयागे ब्रीहियनयोरिन मुक्तिसाधनीभूततत्त्वज्ञाने भक्तेः, अवणमननादेश्च वैक ल्पिककारणःवं समसूचि । तत्र संसाराद्तिनिर्वि रणस्यौपनिषदमार्गः, अनिर्विगणस्य च भक्तिमार्ग इति विशेषः। अस्य च संशोधनप्रभृतिकार्यजातं काशीस्थगवर्नमेण्टसंस्कृतपुरतकालयसरस्वतीभवनस्थं हस्तलिखितमेकमेव पुरत-कमवलम्ब्य सम्पादितम् । यद्यपि आदर्शपुस्तकमशुद्धिबहुलम् ,बहुत्राज्ञरविपर्याः सेन च सचेतसामुद्देगकरम् , तथापि यथामति शृङ्गमाहिकयाच्चराणि संयोज्य कथंकथमपि कार्यभारे। निर्व्यूढः । कृतेऽपि बंहीयसि प्रयासे स्वमितमान्द्यात् **बपायाम्तराभावाच कुत्रचित् यथो**पलब्धएव पाठ डपन्यस्तः, तत्र विद्वांस एव पार्ठानर्ण्ये प्रभविष्यन्ति । अस्मिञ्च प्रनथे प्रमास्तियोपन्यस्तानां श्रीभागवतः भगवद्गीताश्लोकानां स्कन्धाध्यायश्लेकसंख्या, तथा प्रसङ्गादागतानां पूर्वोत्तर-मीमांसानामध्यायपादाधिकरणसूत्रसंख्या, ४९ पृष्ठमारभ्य व्रन्थे, तत्पूर्वतनानां च प्रन्थसमाप्त्यनन्तरं संसूचितेति प्रन्थदर्शनसमनम्तरमेव ज्ञास्येत । श्रीमज्ज-यकुष्णदासश्रेष्टिमहोदयाद्योगेनैवायं प्रन्थो सुद्रशासवाप्तेति तेऽपि श्रेष्टिवर्या भूयसां धन्यवादानां भाजनानीति नाभिषाय सन्ते।षमुपयात्यास्माकीनं चेत इत्यलं समधिकफल्गुजल्पनया !

> यस्य स्मृत्या च नामाक्तया तपायज्ञकियादिषु । न्यूनं सम्पूर्णतां याति सद्यो वन्दे तमच्युतम् ॥

> > विदुषामनुषाद्यः संशोधकः।

Biological agreements

<sup>,</sup> 

## अथ वीरमित्रोदयमक्तिप्रकाशस्य विषयानुक्रमणिका ।

| विषयः पृष्ठाङ्कः                         | विषयः पृष्ठाङ्गः                                         |
|------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| सामान्यता भक्तिनिर्णये।                  | तत्र प्रमाणप्रदर्शनम् । २                                |
| प्रथमइलोकेन श्रीकृष्णनमनात्मकमङ्ग-       | साधनभक्तेर्धर्मसाध्यत्वकथनम् । ४                         |
| लोपन्यासः ।                              | साधनचतुष्टयसंपत्तेः पूर्वं कर्मानुष्टानं                 |
| द्वितीयरलोकेन श्रीशिवस्मरणात्मकस-        | तत्संपत्तावध्यात्मविचार इति प्रतिपा-                     |
| ङ्गलोपन्यासः ।                           | दनम्।                                                    |
| तृतीयश्लोकेन हरिहरात्मकेश्वरसङ्की-       | वष्णवलक्षणम् । इ                                         |
| र्तनरूपमङ्गलोपन्यासः। ,,                 | वैष्णवानां हरिकथाश्रवणकीर्तनादौ-                         |
| चतुर्थरलोकेन श्रवणमननासमर्थस्यान-        | मुख्योऽधिकारः, कर्मसु स्वल्प इत्यभि-                     |
| र्थनिवृत्त्यै भगवद्भजनिमत्युक्तिः ।      | भानम् ।                                                  |
| तत ईश्वरस्य श्रीकृष्णात्मना परीक्षिद्र-  | भक्तेः प्रमाणाजन्यत्वाक्षेपः ।                           |
| जेन्द्रद्रौपदीपरित्राणात्मककार्योपनिबन्- | तत्र समाधिः।                                             |
| धमुखेन कारुणिकत्वप्रदर्शनम् । ,,         | भक्तेः श्रवणादेश्व समुचयाशङ्का । ८                       |
| तत ईश्वरस्यैव शिवात्मनाऽऽदेवासुर-        | त्यास्तरपशानात्यता प्रकारपश्चभारण                        |
| माचकीटपतङ्गमविशेषेण कारण्यप्रदर्श-       | त्वप्रतिपादनोपक्रमः ।                                    |
| नम्।                                     | मुक्तिहेतुतत्त्वज्ञाने मार्गद्वयोपसंहारः २३              |
| ततश्चतुर्भुखहत्कमलाधिष्ठितस्य भग-        | मक्तः सत्सङ्गसान्यत्वकथनम् ।                             |
| वतो वेदप्रकाशकत्वजगत्स्रष्टृत्वकथनम् ।   | श्रवणादीनां समुचयनैरपेक्ष्ययोः प्र-                      |
| एकस्यापीश्वरस्य मायागुणौपाधिकी ब्रह्म-   | नाणामवागन् । २४                                          |
| विष्णुमहेश्वर इति तिस्रः संज्ञा इति प्र- | समुचित्ताया एकैकस्या वा भक्तेर्मृक्ति-<br>हेतुत्वोक्तिः। |
| विपारस्य ।                               |                                                          |
| काशीयरणन्यायेन तत्त्वज्ञानद्वारा मुक्ति- | न्य हरतान्याना देन नान्यानात्वा                          |
| प्रयोजकभगवद्भक्तिनिरूपणप्रतिज्ञा ।       | त्वाक्तः । २८<br>भक्तानां भगवत्समीपगमनम् । २८            |
| भने में किने बह्मा थेए।                  | , भगवस्समीपगमने को मार्ग इलाशङ्का । २९                   |
| तत्त्वज्ञाने श्रवणमननादेहें तुरवोपन्यास- | तत्र समाधिः।                                             |
| मुखेन विरक्तस्यैव श्रवणमननादाव-          | भगवत्समीपं गतानां भगवदनुष्रहात्त-                        |
| धिकाराभिधानेनाविरक्तस्य भक्तरेव त-       | रवज्ञानद्वारा मुक्तिरित्यभिधानम् ।                       |
| -नवायया मिलिनेयांबोस्य                   | amicon essential and a                                   |
| ( Adu 101 0 0 60                         | भे । याबाद्धातितस्थितः                                   |

| विषयः पृ                                            | ্ন ছান্ত্ৰ: | विषयः 9                                               | ্ষান্ধ:   |
|-----------------------------------------------------|-------------|-------------------------------------------------------|-----------|
| श्रवणात्मकभक्तिनिर्णये।                             |             | सङ्कीर्तनस्य संसारनिवर्तकत्वकथनम् ।                   | ३६        |
| साध्यसाधनभेदेन भक्ते हैंविध्यम् । 🦥                 | ३०          | सङ्कीर्तनस्य ज्ञानद्वारा मुक्तिहेतुत्वकथनम्           | १३८       |
| साधनभक्तेर्नवविधत्वोत्कीर्तनम् ।                    | ,,          | सङ्कीर्तनस्यान्तःकरणशुद्धिमारभ्य मुक्ति-              |           |
| श्रवणलक्षणम् ।                                      | ,,          | पर्यन्तप्रणालिकाकथनम् ।                               | ,,        |
| श्रवणगोचर्प्रवृत्तेर्नानाविधकर्मसा <u>ध्य</u> त्वो- | 1000        | सङ्कीर्तनस्य कलौ युगान्तरी <mark>य</mark> यज्ञादिजन्य | य-        |
| त्कीर्तनम् ।                                        | ,,          | फलसाधकत्वोक्तिः।                                      | ४२        |
| श्रवणविमुखानां निन्दाभिधानम् ।                      | ,,          | तत्तत्कार्यविशेषे तत्तवामसङ्गीर्ननम् ।                | ४४        |
| श्रवणस्य पापक्षयसाधनत्वे प्रमाणाभि-                 | - 117 117   | सङ्कीर्तनस्य पापक्षयसाधनतायां प्रमा-                  |           |
| धानम् ।                                             | ,,          | णानि ।                                                | ४५        |
| श्रवणस्य फलभक्तिसाधनत्वोक्तिः ।                     | 39          | पौराणानामर्थवादानां स्मार्तप्रायश्चित्तवि-            |           |
| श्रवणस्याच्यात्मविचारनैरपेक्षेणैव भगक-              | . 1031      | रोधाऽऽशङ्का ।                                         | ४७        |
| त्साक्षात्कारहेतुत्वोक्तिः ।                        | "           | तत्समाधानम् ।                                         | ४८        |
| श्रवणस्य वैराग्यहेतुत्वम् ।                         |             | स्मार्तप्रायश्चित्तविधीनामानर्थक्याशङ्का ।            | 49        |
| श्रवणासक्तानां मोक्षेऽपि स्पृहाभावप्रतिष            | ग-          | तत्समाधानम्                                           | "         |
| दनम् ।                                              | ,,          | हरेर्नाम्न्यर्थवादत्वमभिद्धतां दोषोत्की               | -1        |
| भगवतो गीयमानगुणब्रामश्रवणफलम् ।                     | 33          | र्तनम् ।                                              | 43        |
| भववद्गानाङ्ग चृत्यादीनां निषेधाविषय-                |             | सङ्कीर्तने भगवद्वुरागस्याधिकारिविशे-                  |           |
| त्वप्रतिपादनम् ।                                    | ,,          | षणत्वाभिधानम् ।                                       | "         |
| तत्र प्रमाणोपन्यासः ।                               | 22          | तत्र विप्रतिपत्तिः ।                                  | 48        |
| अपराज्दादिभिरपि भगवद्गुणगानादौ                      |             | सङ्कीर्तनस्य पापक्षयाद्यनेकफलकत्वं मु-                |           |
| न दोषः ।                                            | 38          | त्तिःफलकत्वं चेत्युपसंहारः ।                          | <b>६9</b> |
| चैद्यादीनां भगवद्देषादिजन्यानुषिकः-                 |             | स्मरणनिर्णये।                                         |           |
| कस्मरणात्सद्गतिरिति कथनम् ।                         | 34          | स्मरणलक्षणम् ।                                        | 69        |
| भगवद्गुणनामश्रवणस्य निःश्रेयसहेतुत्बो-              |             | तस्य कर्तव्यत्वम् ।                                   | ï,,       |
| पसंहारः ।                                           | ,,          | तत्रप्रवृत्तेर्नानासत्कर्मसाध्यत्वम् ।                | "         |
| संकीतन निर्णये।                                     |             | स्मरणस्याऽऽवृत्तेः सत्त्वशोधकत्वम् ।                  | "         |
| सङ्घीर्तनलक्षणम् ।                                  | 36          | तस्य मुक्तिहेतुत्वम् ।                                | ६२        |
|                                                     | 36          | सकृत्स्मरणस्याघनाशकत्वम् ।                            | "         |
| सङ्घीर्तनस्य सत्त्वशुद्धिहेतुत्वम् ।                | 30          | स्मरणप्रकारः ।                                        | 23        |
| षद्भीर्तनाकरणे निन्दाश्रुतिः ।                      | 30          | अवस्थाविशेषे सङ्स्मरणमपि मुक्ति-                      |           |
| प्रद्वीतेनस्य फलभक्तिजनकत्वम् ।                     | "           | हेतुः।                                                | "         |
| मङ्कीर्तनस्य वैराग्यहेतुत्वम् ।                     | 99          | भगवत्स्मरणस्य कर्मसाद्भुण्यार्थकत्वम् ।               | 77        |
| सङ्कीर्तनस्य भगवत्साक्षात्कारहेतुत्वम् ।            | . 99        | स्मरणस्य फलान्तरजनकत्वमपीति।                          | . 22      |

#### [ 3 ]

|                                          | पृष्ठाङ्घः | विषयः                               | देशाङ्कः |
|------------------------------------------|------------|-------------------------------------|----------|
| पादसेवननिणये।                            | West Lie   | मातृकान्यासः ।                      | 66       |
| पादसेवननिर्णयः ।                         | ६५         | बहिर्मातृकान्यासः ।                 | 69       |
| तस्य कर्तव्यता ।                         | ,,         | केशवादिन्यासः ।                     | "        |
| तत्र वैगुण्यशङ्गाविरहः।                  | ,,         | प्राणायामाः ।                       | ९०       |
| पादसेवनस्यान्तःकरणशोधकत्बम् ।            | ६६         | मन्त्रन्यासः ।                      | ९१       |
| पादसेवनस्य वैराग्यहेतुत्वम् ।            | ,,         | विभृतिपज्ञरन्यासः ।                 | ९२       |
| पादसेवनस्य संसारदुःखनिवर्तकत्वम्         | ١,,        | मूर्तिपज्जरन्यासः ।                 | ,,       |
| पादसेवनस्य पुरुषार्थचतुष्टयहेतुत्वम्     | ١ ,,       | मध्याह्रपूजा।                       | 909      |
| फाल्गुणकृष्णप्रतिपदि चैत्रसितैकादश्य     | i          | रात्रिपूजा ।                        | "        |
| वा दोलोत्सवः ।                           | ६७         | पुरश्वरणसंक्षेपः।                   | 902      |
| चैत्रशुक्लद्वादश्यां दमनकोत्सवः ।        | ,,         | संक्षिप्तरामपूजाविधिः ।             | 908      |
| तत्र प्रयोगः ।                           | ,,         | नृसिंहपूजनम् ।                      | 906      |
| तत्प्रकारश्च ।                           |            | शिवपूजा।                            | 999      |
| माधवेर्द्वजलकीडोत्सवः ।                  | ६९         | यथोक्तपूजाया असम्भवे पत्रपुष्पादि   | स्भि-    |
| प्रसङ्गाद्धसन्तपुष्यमहिमा ।              | ७०         | र्भगवतोऽचैनम् ।                     | 996      |
| आषाङ्गुक्लद्वादश्यां शयनोत्सवः ।         | ,,         | वन्दननिर्णये।                       |          |
| तत्र प्रयोगः।                            | ,,         | वन्दनस्य फलम् ।                     | 998      |
| श्रावणशुक्रद्वादश्यां पवित्रारोपणोत्सवः  | 109        | अष्टाङ्गप्रणामकथनम् ।               | 920      |
| तत्र प्रयोगः ।                           | ७२         | वन्दनस्य पृथगपि फलसाधनत्वम् ।       | 1 १२०    |
| भाद्रशुक्कैकादश्यां द्वादश्यां वा कट्दान | गे-        | दास्यनिर्णये।                       |          |
| त्सवः ।                                  | ७५         | दास्यलक्षणम् ।                      | 929      |
| आरिवनशुक्रदशम्यां सीमातिकमणोत्स          | ावः। ७६    | दास्यस्य भगवत्सन्तोषद्वारा मुक्तिहे | तु-      |
| कार्तिकोत्सवः ।                          | ,,         | त्वकथनम् ।                          | "        |
| भगवत्त्रबोधोत्सवः ।                      | ७७         | कर्मत्यागपरवाक्यानां भगवदेकशरण      | Π-       |
| तत्र प्रयोगः ।                           | ७८         | तापरताप्रतिपादनम् ।                 | 923      |
| जयन्तीसंक्षेपः ।                         | ७९         | तत्राचार्याणां मतम् ।               | ,,       |
| अर्चनिर्णये—                             |            | सरव्यनिर्णये।                       |          |
| अर्चनलक्षणम् ।                           | 60         | सख्यस्य लक्षणम् ।                   | 928      |
| अर्चनस्य फलम्।                           | ,,         | सल्यस्य सर्वानर्थनिवर्तकत्वम् ।     | 924      |
| शालग्रामार्चनफलम् ।                      | 69         | सख्यस्य भत्त्यन्तरेण सह समुचयः      |          |
| पूजास्थानानि ।                           | ,,         | आत्मनिवेदननिर्णये।                  | 4        |
| तत्त्रयोगः।                              | "          | आत्मनिवेदनलक्षणम् ।                 | 920      |
|                                          | **         | - March Land Andrew Street          | 1,       |

| विषय:                                      | पृष्ठाङ्कः | विषयः                                      | विद्याद्य: |
|--------------------------------------------|------------|--------------------------------------------|------------|
| आत्मनिवेदनस्य फलम् ।                       | १२७        | मायाशबलस्यैव गुणविशेषोपाधिभिवि             | <b>Ā-</b>  |
| आत्मनिवेदनादिकियात्मकभक्तेर्ज्ञानप्राप्ति- |            | ष्ण्वादिरूपत्वे प्रमाणप्रदर्शनम् ।         | 984        |
| द्वारा मोक्षहेतुत्वकथनम् ।                 | १२८        | नारायणपरब्रह्गेत्यत्र समासनिर्णयः ।        | १४६        |
| अवान्तरभक्तिभेद्निर्णये                    | 1          | महाज्ञेयमित्यत्र समासनिर्णयः ।             | ,,         |
| नवविधमक्तीनां तामस्यादिभेदेन               | त्रेवि-    | नारायणपर इत्यत्र समासनिर्णयः ।             | 980        |
| धत्वकथनम् ।                                | १२९        | नारायणपरमात्मनोऽभेदकथनम् ।                 | ,,         |
| त्रिविधानामपि प्रत्येकं त्रिविधत्वम        | ( ,,       | नारायणस्य जगदीश्वरत्वे प्रमाणोपन्य         | प्रा-      |
| श्रवणादिनां प्रत्येकं नवविधत्वकथ           | नम्। "     | सः।                                        | 949        |
| उत्तममध्यमाधमभेदेन भक्तयधिकारिनि-          |            | भगवद्गीतायाः शिवपरत्वाशङ्का ।              | 948        |
| रूपणम् ।                                   | 939        | तिनराकरणपुरःसरं श्रीकृष्णपरत्वोप           | व-         |
| भजनीयनिर्णये।                              | 200        | र्णनम् ।                                   | 969        |
| भजनीयतयेश्वरनिरूपणम् ।                     | 938        | हरिहरतद्वतारविशेषाणामीश्वरत्वप्र <b>ा</b>  | ते-        |
| सदाशिवस्य सर्वेश्वरत्वम् ।                 | 934        | पादनम् ।                                   | 963        |
| श्रीनारायणस्यापि परमेश्वरत्वम् ।           | 436        | ब्रह्मविष्णुमहेशानशब्दोदितानामवत           | _          |
| ब्रह्मविष्णुमहेश्वराणामभेदप्रतिपादनम् । ,, |            | विशेषाणां ध्यातृत्वं लोकशिक्षार्थमिति प्र- |            |
| गङ्गागौर्योरभेदप्रतिपादनम् ।               | "          | तिपादनम्।                                  | 903        |
| भेददर्शितां निन्दा ।                       | 984 1      | ग्रन्थोपसंहारः।                            | 908        |
|                                            |            |                                            |            |

#### अथ

# वीरमित्रोदयभक्तिप्रकाशः।

नमामि नन्दनन्दनं समस्तविष्टनभञ्जनम् ।

वजस्थलोकरञ्जनं हसन्तमम्बुजाननम् ॥ १ ॥

गिरीशकन्यकापति गिरिस्थिति त्रिलोजनम् ।
स्मरामि जेतसा हरं भवाह्मपाशमोजनम् ॥ २ ॥
नीलकायः क्रिजेशिलकण्ठः क्रिजेत्
पीतवासाः क्रिजेशिलकण्ठः क्रिजेत्
पीतवासाः क्रिजेशिलकण्ठः क्रिजेत्
पक्ष एवेद्वरोऽनेककपास्तन्ः
संप्रमुह्नात्यमुं मुक्तिसिन्धे भजे ॥ ३ ॥
सकलभवनिवृत्तं चित्तमेतन्न यस्माद्
अवणमननकम्मीनुष्टितिः स्यान्न तस्मात् ।
विषयक्रतविषादो नापि सोद्धं प्रशन्यो
हरिपद्भजनं तत्तन्निवृत्ते पकुर्मः ॥ ४ ॥

यः किल सकलश्राति स्मृति प्रमाणप्रधितप्रकृष्टस्वगुणगणश्रवः णाचरणप्रवणतादूरीकृतदुरितं परी श्रितमुदरे दरचक्रपाणिरपालयद् ब्रह्मास्त्रात् ।

येन च चकेण शक्यमपि सरोपनकाह्व बलवत्तरजलचरधृतचरणगः जराजमोचनमकारि कारुण्यात् ।

यश्च द्यांजतपाण्डुस्तव्यूतग्रहसंसदि नीतया द्वपदस्ततया क्रतं— हेक् रण! द्वारकावासिन् कासि यादवनन्दन। इमामवस्थां संप्राप्तां कथं मां त्वं समीक्षसे॥ इत्याकोशनं समरनः

ऋणमेतस्प्रवृद्धं मे हृदयः प्रापसपीते । यद्गोविःदेति चुकोश कृष्णा मां दूरवासिनी ॥ इत्युदाजहार संहारामिव कृषणां कुर्वन् दीनद्यालुः । यश्च करकमलयुगलाकलितहालाहलमपात् लालयिष्यञ्च्छरणगः तान् दितिसुतादितिसुतान्।

यश्चानन्द्वनचरनर—वनचर--खचर--कीटपतङ्गानसुव्यपगमाः
नन्तरमातिदुष्करतरतपश्चरणपरनरदुर्लभतरमपि झटिति नयति स्वः
पद्म्।

यश्च कमलापतिनाभिकमलप्रभवचतुर्मुखहत्कमलस्थितः सन् वे हानस्मै प्रकाशितवान् , चकार च कारणकार्यात्मकमदी जगत्।

यश्च मायातहणवानावितः (१)सर्ववित् सर्वकृत् सर्वनियन्ता सर्वः पालकः सर्वसंहर्ता सन् रमापतिरिति जमापतिरिति विधिरिति च गीयते। यत्स्वरूपञ्च स्पष्टतरं भजनीयप्रकरणे निरूपियन्ते।

तस्य तत्रभवतो भगवतो भजनं दुःखायुक्तस्वसमकास्रसुखयुतं सत् कार्शामरणन्यायेन दुस्तरतरभवजस्रानिधतरणकरणज्ञानजनकः मिर्ताह सत्तर्कसचिवरनेकप्रमाणैर्निकप्यते ।

ताहराम्नानस्य च यद्यपि श्रवणमननादिकमुपायः। आत्मः वारे द्रष्टः वय इति द्र्यानमनूद्य "श्रोतव्य" इत्यादिना श्रवणमननादेविधानात्। तथापि तस्मात् "ब्राह्मणो निर्वेदमायात् रान्तो दान्त उपरतस्ति तिश्चः श्रद्धावित्तां भृत्वात्मन्यवात्मानं पर्यत्" इत्यादिना वराग्योः पर्यायं प्रत्येव श्रवणमननादि मुः किजनकन्नानहेतुः राजसूय इव "राजा राजसूयेन स्वराज्यकाः मो यजत्" इति वस्नात् राज्ञः फलहेतुः। यस्तु विषयेषु न निर्विण्णो नापि तदेकप्रवणः केनसिद् भाग्योदयेन हरिकथाश्रवणसंकीत्त्नादौ संजातश्रद्धः तस्य श्रवणकीर्तनादिकपा साधनमिकरेव उक्तविधन्नानहेः तुः, तत्र तत्र श्रीभागवतादौ स्वयं भगवता प्रतिपादित्वात्। तथाहि। श्रीभागवते,

यहच्छया मत्कथादौ जातश्रद्धस्तु यः पुमान् । न निर्विणणो न चासको भक्तियोगोऽस्य सिद्धिदः ॥ इति । यहच्छयेति केनापि भाग्योदयेनेत्युक्तं श्रीधरस्वामिभिः ।

तथा,

जातश्रद्धो मःकथासु निर्विष्णोऽन्येषु कम्भेसु । वेद दुःखात्मकान् कामान् परित्यागेष्यनीद्वरः ॥ ततो भजेत मां प्रीत्या श्रद्धालुर्देढानिश्चयः ।

<sup>(</sup> १ ) मायात हुण इपोपाधित इति पाठो युक्त इति प्रतिभाति ।

भक्तो च सर्व भविष्यतीति हटनिश्ययनान् ॥

जुषमाणश्च तान् कामान् दुःकादकाश्च गईयन् । प्रोक्तेन भक्तियोगेन भजतो मां सक्तन्मुने ॥ कामा हदय्या नदयन्ति सर्वे मिय हदि स्थिते । भिचते हदयप्रनिथिदिछचन्ते सर्वसंश्चयाः ॥ श्चीयन्ते चास्य कर्माणि मिय हष्टेऽखिलात्मिनि । तस्मान्मद्भक्तियुक्तस्य योगिनो वे मदात्मनः ॥ न ज्ञानं न च वेराग्यं प्रायः श्चेयो भवेदिह ॥ इति ।

मिय आत्मा चित्तं यस्य । ज्ञायते ऽनेनेति ज्ञानम्=अध्यास्मविचारः, न तु ज्ञानस्यैवायं निषेधः "मिय दृष्टे" इति स्वयमेवोक्तेः । गीतासु च,

तेषामेगानुकम्पार्थमहमज्ञानजं तमः।

नाश्यास्यात्मभावस्थो ज्ञानदीयेन भास्वता ॥ (अ०१०००हो११)

इति ज्ञानापेक्षाया उक्तत्वात्। श्रेय इति=श्रेयः खाधनमित्यर्थः। इहेति परित्यागेऽप्यनीश्वर इत्यवस्थायाम्। तदा तदनधिकारात्। सगुणव्रः स्राविचारस्तु भकावुपयुज्यत एवभजनीयनिर्णयं विना भजनायोगादिः त्याद्ययेन प्राय इत्युक्तम् । अत एवोक्तम्—

अहं सर्वस्य प्रमवो मत्तः सर्वे प्रवर्तते। इति मत्वा भजन्ते मां बुधा भावसमन्विताः॥ इति।

(गीं अ०१० स्वीं०८)

न च ''वाजपेयेनेष्ट्वा बृहस्पतिस्रवेन यजेत" इतिवत् भजनस्यैव वि चाराङ्गस्यं कि न स्यादिति वाच्यम्। क्त्वापेक्षया भजनीयनिर्णयं विने त्याद्युक्तस्रामध्यस्य वळीयस्त्वात्,

मिबिचा महतप्राणाः बोधयन्तः परस्परम् । कथयन्तश्च मां नित्यं तुष्यन्ति च रमन्ति च ॥

(गींव अ०१० छों०८)

तेषां सततयुक्तानां भजतां प्रीतिपूर्वकेम । ददामि बुद्धियोगं तं येन मामुपयान्ति ते॥

( गी० अ० १० ऋो० १० )

इति तन्नेव भजनस्य फलवत्वावगमाच्च, अतश्च सगुणब्रह्मावेचार स्योपयोगेऽपि न निर्गुणब्रह्मावेचारो युक्तः तदनधिकारादित्युक्तं "न बानं न च वैराग्यम्" इत्यनेन । अत्र हेत्वन्तरं वदन् तदधिकारसम्पाद कविविदिषार्थकम्मानुष्ठानस्याप्यनादरमाह आग्रेमश्लोकेन ।

यत्कभर्मभियंत्रपसा ज्ञानवराग्यतश्च यत्।

योगेन दानधम्मॅण श्रेयोभिरितरैरपि॥ सर्वे मञ्जियोगेन मञ्जूको लमतेऽञ्जसा । इति ।

अत्र कम्मीभस्तपसा दानधम्मेणीत विविदिषावाक्योक्तधम्मीतुः छानपरामर्थाः । धम्मीतुष्ठानमात्रपरामर्थो "स्वधम्मस्थो यजन् यज्ञेः" "अस्मिन् लोके वर्तमानः स्वधम्मस्थ" इत्येतद्ध्यायस्थपूर्वश्लोक विरोधात् ।

वेदोदितानि कम्माणि कुर्याद्वीश्वरतुष्ट्ये । यथाश्रमं मुक्तिकामः प्राप्तीति परमं पदम् ॥

इति वृहन्नारदीयवचनविरोधात । ईरवरार्पणवुद्धा कम्मांनुष्टानस्य दास्यकप्रभगवद्धाक्तित्वेन प्रतिपादनात । अत एव "सर्वधम्मांन् परित्य उय' इत्यन्न विधिकेङ्कर्ये त्यक्त्वेत्युक्तं श्रीधरस्वामिमिः । एवञ्च यत् वि विदिषोद्देशेनानुष्टितेः कम्मीमिः सत्वद्याद्धिक्षं फलं लक्ष्यते यच्च वैराग्याद्यपेतिनर्गुणविचारात् तत्वज्ञानक्षं फलं, तस्सर्वे पूर्वानुष्टितनाः नाधम्मेजन्यद्युद्धवासनातः, ईर्वरार्पणकम्मानुष्टानक्ष्यमद्भिगोगेन ह्युः द्धाकन्यद्युद्धवासनातः, ईर्वरार्पणकम्मानुष्टानक्ष्यमद्भिगोगेन ह्युः द्धाकन्यद्युद्धवासनातः, ईर्वरार्पणकम्मानुष्टानक्ष्यमद्भिगोगेन ह्युः द्धाकम्मानुष्टानमपि, 'यत्करोषियद्भासि यज्जुहोषि ददासि यत्' द्धादिना भगवद्धम्मत्वेन प्रतिपादनादीर्वरमिकरेव , सर्वापि च स्थादिना भगवद्धम्मत्वेन प्रतिपादनादीर्वरमिकरेव , सर्वापि च स्थादिना भगवद्धम्मत्वेन प्रतिपादनादीर्वरमिकरेव , सर्वापि च

दानवततपोहोमजपस्वाध्यायसंबमः। श्रेयोभिर्विविधेश्चान्यैः कृष्णे भक्तिर्हि साध्यते॥

इत्यविशेषवचनात् । विविदिषापक्षादस्य पक्षस्याध्यातमविचाराध्य विशेषमाह । अष्या=अनायाखेन । अध्यात्मविचारस्य वैराग्यादिसापे क्षित्वेनाऽऽयासात् । विविदिषोद्देशेन कम्मांनुष्ठानेऽङ्गसा(१)कल्यमप्य पिक्षतं काम्यत्वात् नास्मिन् पक्षे "स्वल्पमप्यस्य धम्मस्य त्रायते महतो भयात्" "कम्मेशुद्धिमेदपेणम्" इत्यादिना गाधकेंकर्यादिव [ विधिक्षेद्धयानिरपक्षेणव पापक्षथकपकमेशुद्धः प्रतिपादनात् काम्यानि पुनः फलामिसन्धिरहितान्यप्यङ्गविधिकेङ्कर्यादेव ] कियन्ते तैश्च पापक्षयो जन्यते, "धम्मेण पापमपनुद्वति" येन केनचन यजेत, अपि वा दिविह्योमनानुपहतमना एव भवति" इत्यादिवचनात् । पापक्षये च अवणादिसामग्रीसमवधाने अवणादौ प्रवर्तते तद्मावे "कर्मणा पितृलोक्षः इतिवचनादु सम्रोतः गञ्छतिस्याश्रीयते तदेतद्भक्तिपक्षेऽपि नुत्यः क्षेत्र इतिवचनादु सम्रोतं गञ्छतिस्याश्रीयते तदेतद्भित्विद्यानिष्ठी नुत्यः

<sup>(</sup> १ ) अङ्गवैगुण्ये फञाभावात् , तदुक्तं न्यायदर्शने ''कर्तृकर्मसाधनवैगुण्यात्'' इति ।

म्, अवणकीर्तनादिभक्तिसाधनसमवधाने भक्तौ प्रवर्तते इति वक्तुं शः क्यत्वात्। विविदिषापक्षे ज्ञानोहेशोनानुष्ठितकर्माभिः सत्वशुद्धि प्रसाध्य श्रवणमननादाववर्यं प्रवर्तते इति यत्, तद्ि भक्तौ वक्तुं शक्यम्; अध्यातमाविचारवत् अक्तेरपि ज्ञानसाधनत्वाविद्येषात् । यस्तु आदित एव केनचित् भाग्योदयेन ईइवरतुष्ट्यै कम्मी बुष्टाने सगवद्दास्यवुद्धा प्रवर्तते न च विद्युद्धसत्यः अवणकीर्तनादौ । [ अविद्युद्धसत्यः ] अवणः कर्तिनादौ वा प्रवृत्तक्तेन विद्युद्धसत्वः पश्चात्तदेकप्रवणो भवति तस्य विनेव ज्ञानोदेशेन कम्मां चुष्ठानं, विनेव वाध्यात्मविचारं तत्फलप्राप्तिः रित्येतावत् ''यत्कम्भभियंत्तपसा'' इत्यनेनाच्यते । एवमीइवरापण-वुद्धवा कम्मानुष्ठानेऽपि यदि अवणमननादिसामग्रीसमवधानं कियते। प्वञ्चेद्वरार्पणवुद्धा क्रमां चुष्ठानक्रपा भक्तिः संयोगपृथक्त्वन्यायेनाध्याः त्मविचारेऽष्युपयुज्यत इत्यपि वक्तुं शक्यम्, अतः अरेक्वरतुष्टये ज्ञानोहेः शेन वा कम्मां नुष्टानस्य भक्तावध्यात्माविचारे चोपयोगे एतावान् विशे षः, यदा विविदिषोद्देशेनैव कम्मांनुष्ठानं निर्गुणविद्यायामेव चात्यन्ताः द्रः, तदा यावःसाधनचतुष्टयसम्पत्तिस्तावत्तद्तुष्ठानं, तःसम्पत्ता सं न्यासोत्तरकालमध्यात्मविचारे प्रवृत्तिः, तदुक्तम्-

आरुरुक्षोर्मुनेयोंगं कम्में कारणमुच्यते। योगारुद्धस्य तस्यैव शमः कारणमुच्यते॥ इति। [गी० अ० ६ श्लो० ३]

तावत्कम्मांणि कुर्वीत न निर्विद्येत यावता ॥ इति ॥ "वेदानिमं च लोकममुं च परित्यज्यात्मानमन्बिच्छेत्"। त्वंपदार्थाविवेकाय संन्यासः सर्वकम्मणाम् ।

श्रुत्या विधीयते यहमात्'

इत्यादिना अध्यात्मविचाराङ्गत्वेन संन्यासविधानाञ्च । यदा तु ईदवरापणवुद्धैव कम्मानुतिष्ठति ।

गमयतु नरकं वा स्वर्गतिं वा तनोतु क्षिपतु स परमात्मा यत्र कुत्रापि चास्मान्। अलमलमनया नश्चर्यया किन्तु कम्में सततसुखमयस्य श्रीपतेरेव सेवा॥

इत्येवं भगवत्सेवायां केवलमाद्रस्तदा तैः कम्माभः श्रवणकीर्तः नाद्सिश्चनमक्तौ श्रद्धातिद्यय उत्यद्यते यहिमन्तुत्पक्ते भगवत्कथाश्चवः णकीर्तनाद्रिसिकस्य वैष्णवाश्चगण्यस्य सत्यापे विषयान्तरसन्निषाने चित्तं न चलति, यथोकं-

त्रिभुवनविभवहतेवेऽप्यकुष्ठस्मृतिराजितात्मसुरादिभिर्विमृग्यात्। न चलति भगवत्पदारविन्दात् क्षणनिमिषार्धमपि स वैष्णवाग्न्यः। ॥ इति।

त्रिमुवनिषमवहेतवेऽपि=त्रैलोक्यराज्यार्थमि । लवार्धमि भगवत्पदारविन्द्भजनात् यो न चलति स वैष्णवाग्न्यः । ननु लवार्धमात्रभजनोः
परमे चैतावान् लाभो भवेत् तत्कुतो न चलेत् तत्राह अकुण्ठस्मिः=भगः
वत्पदतोऽन्यत्सारं नास्तीत्येवंकपा अकुण्ठा अनपगत। स्मृतिर्यस्य सः
भगवत्यदारिवन्दाद्नयत्सारं नास्तीत्येवं कृतः, अत एव आह अजिताः
तमसुरादिभिरिति अजिते हरावेवात्मा येषां तथाभूतेः सुरादिभिरिप
वुर्लभात् किन्तु केवलं मृग्यात् तद्पेक्षया सर्वस्य तुच्छत्वं स्मरन् यो न
चलतीत्यर्थ हत्युक्तं, श्रीधरस्वामीभिः। ताहश्चवैष्णवाश्रगण्यस्य हरिकथाः
श्रवणकीतेनादावेव मुख्योऽधिकारः कर्मसु तु स्वद्पः, इत्याशयेनोकं—

तावत् कम्माणि कुर्वीत न निर्विद्येत यावता । मत्कथाश्रवणादौ वा यावच्छूद्धा न जायते" इति,

इत्युक्तं श्रीवरस्वामिभिः। एवञ्च भगवद्भक्तस्य भगवत्कथारस्विकतथा काले कथिञ्चत्कम्मोननुष्ठानं न दोषाय "गौणमुख्ययोर्मुख्यं बलीयः" इति न्यायात ।

> स्वपादमुलं भजतः प्रियस्य त्यक्त्वान्यभावस्य हरिः परेशः। विकम्भं यच्चोत्पतितं कथञ्चित धुनोति सर्वे हृदि सन्निविष्टः॥ शुण्वतां स्वकथां कृष्णः पुण्यश्रवणकर्तिनः। हृश्वन्तस्थो ह्यमद्राणि विधृनोति सुहृत्सताम्।

इत्यादिना भगवान् स्वभक्तानां दोषं नारायतीति प्रतिपादनान्च, स्रोर् ऽयं पुरुषघुरन्धरः अध्यात्मविचारे न प्रवर्तते तत्फले अस्य स्पृहाभावात्। तदुकं—,

नैकात्मतां में स्पृह्यान्त के चित् मत्पाद्सेवाभिरता मदीहाः। येऽन्योन्यतो भागवता प्रसज्य सभाजयन्ते मम पौरुषाणि ॥ इति , न पारमेष्ठयं न महेन्द्रभृष्यं न सार्वभौमं न रसाधिपत्यम्। न योगसिद्धीरपुनर्भवं वा मय्यपितात्मेच्छिति मद्धिनान्यत् ॥ इति । दीयमानं न गृह्णान्ति विना मत्सेवनं जनाः॥ सालोक्यसाधिसामाध्यसाक्ष्येकत्वमध्युत ॥ इति च ॥
भगवद्गजने तु तद्दाखिकतया प्रवर्तते, तद्राखिकत्वं च तद्रनुष्ठाने
परमसुखकपभगवन्मृतिंस्फूर्त्यां सकलसांसारिकदुःखविगमने चित्तवि
श्रान्तेः । अत एव भगवद्भक्तेः श्रेयःसाधनत्वेऽपि परमपुरुषार्थत्वम् ,
ज्योतिष्टोमादीनि हि नानुष्ठानकाले प्रीतिं जनयन्ति ॥

यथोक्तं वृद्धेः।

अतीव खेदः खलु कर्मकाले को वेद भावीनि सुखानि कानि । कंसारिसंसेवनकाल एव संसारखेदः प्रशमं प्रयाति ॥

तथा।
गोविन्दे सुखद्भपता प्रतिपदं वेदैः सदोदीर्थते
तानप्यन्यथयन्ति चेन्कुमनसो मिथ्याकुतकोक्तिभः॥
तस्यानुसमरणन यस्रयनयोरानन्दवाष्पोदयो
विश्रान्तिहृदये तनुः पुलकिता तन्नान्यथा कि भवेत्॥ इति।

नन्ववमुक्तवश्यमाणप्रमाणभगवद्भक्तजनस्य मुक्तिसाधनतःवद्भानः हेतुःवेऽवगतेऽपि तःस्पृह्या तद्चुष्टानाभावात्र ततस्तज्जन्म स्यात्। यथा ज्योतिष्टोमस्य सर्वफलार्थःवेऽपि यःफलस्पृहां विना तद्चुष्टानं न ततो तज्जन्मिति चेत्। न । वेदान्तिमते पितृलोककामनया निःयनैमि-स्विकानां विधानाभावात् तःस्पृह्यानुष्टानाभावेऽपि तद्धेतुःववदुपपत्तेः। यथा धनार्थितया आराधितेऽपि राजा सन्तुष्टः सन् क्रपया आराधकद्याः त्रन् तिरस्करोति तथा भगवान् सन्तुष्टः सन् क्रपया तःवज्ञानमुःत्पाद्य भक्तानां भवद्यन्तें तिरस्करोति, तदुक्तम्—

तेषामेवानुकम्पार्थमहमज्ञानजं तमः।
नाश्याम्यात्मभावस्थो ज्ञानदीपेन मास्वता॥ इति ॥
(गी० अ० १० ऋो० ११)

<mark>एवकारो भिन्नकर्मः, अहमेव ज्ञानदीपेन नाद्ययामीति।</mark>

नजु तत्वद्वानस्य प्रमाणजन्यत्वेन प्रसिद्धेः, भक्तेश्च प्रमाणजन्यत्वाः प्रसिद्धेः कथं तस्य ततो जन्म, अध्यात्मविचारेण तु निर्णातद्याकिताः त्यथ्येभ्यो वेदान्तेभ्यस्तज्ञन्म युक्तम्, अत एव "तं त्वीपनिषदं पुरुषं पृच्छामि" इति औपनिषद्त्वविद्योषणमात्मनः सङ्गच्छते । किञ्च ज्ञानः सामान्यसामग्रीमात्रजन्यत्वं स्वतस्त्वं प्रमाया इति सर्वसम्मतम् । भक्तेर्ज्ञानसामग्रीत्वाग्रसिद्धेः स्वतस्त्वभङ्गः । किञ्च चाकितात्पर्थावधारः

णेन प्रमाणसम्भावनया प्रमाणासम्भावना निवर्तत इति युक्तम् । भगः इस्जनानु तत्वज्ञाने कथं तिष्ववृत्तिः ।

उच्यते ।

श्रवणकीर्तनादिना भक्तानां हृद्धि आविर्भृतः परमातमा भवतीति तत्सम्बन्धात् निर्मलं स्वान्तं तत्वधियं जनयति, "हृदयते त्वप्रधया बु खा" इत्यादिना तस्य प्रमाणत्वप्राक्षिक्षेः, औपनिषत्विक्शेषणं तु, उपनि बदां मूलभूतप्रमाणत्वादित्युक्तं साम्प्रदायिकैः, अञ्जनादेः, चश्चुःसं-स्कार इव स्वान्तसंस्कारे भगवद्भजनस्योपयोगान्न स्वतस्त्वभङ्गः । उक्तश्च।

श्रीभागवते । यथायथात्मा परिमृज्यतेऽसौ मत्पुण्यगाथाश्रवणाभिधानैः ।

तथातथा पर्वति तत्वस्थमं चक्षयंथेवाञ्जनसम्प्रयुक्तम् ॥ इति । भगवद्भजनादेव च दुरितानेवृत्या प्रमाणासंभावनावुद्धतुत्पत्तिः, संकीर्त्यमानभगवन्नाम्नो वा तत्वज्ञानहेतुत्वं संकीर्तनप्रकरणे वस्यते, अतोऽपि तत्वज्ञानस्य प्रमाणजन्यत्वं युज्यत एव । तदेवं भगवद्भकेस्त त्वज्ञानोपयोगित्वे न किञ्चिद्वाधकम्। एवञ्च तत्वज्ञाने जनयितस्ये भगः वद्भजनमध्यात्मविचारेण सह विकरपते। न च दर्शादिवत्समुच्चयः किन्न स्यादिति वाच्यम् । "दर्शपूर्णमासाभ्यां स्वर्गकामो यजेत" इत्ये केन यजिना वण्णां यागानां साहित्येन स्वर्गे प्रत्युपादानाद्युक्तस्तत्र सः मुञ्चयः। न च तथात्रैकपदोपादानमनयोः। तस्मात् "उद्भिदा यजेत पशुकामः" "बलभिदा यजेत पशुकामः" इतिवत् भिन्नवादयोपात्त-त्वे स्ति तुल्यार्थत्वाद्विकल्प एव युक्तः । नतु "तमेतं चेदानुवचनेनः ब्राह्मणा विविदिषन्ति यञ्चन दानेन तप्खाऽनाशकेन'' "द्रष्टव्यः श्रोतः च्यो मन्त्रव्य" इति सत्यपि भिन्नवाक्योपात्रत्व सति चैकार्थत्वे यज्ञादीः नां अवणादिना यथा समुच्चयः, तथा किन्न स्यात् यानाद्धे समुच्चयः सम्भवति तावद्विकल्पानुसरणमन्याय्यम् , अष्टविधदोषानिदानत्वात् तस्य, न च "धरमेंण पापमपनुदति इति करमेणां कलपषिनवर्तकत्व

अवणात् अवणविष्यपेक्षितस्ववशुद्धिहेतुत्वेनोपकार्योपकारकभावात

युक्तः समुच्चय इति वाच्यम् । यत्कीर्तनं यत्स्मरणं यदीक्षणं यद्घन्दनं यच्छ्रवणं यद्हेणम् । छोकस्य सद्यो विधुनोति कल्मणं तस्मै सुभद्दश्रवसे नमोनमः ॥ इति भगवद्भजनस्यापि कलमपनिवर्द्दकत्वश्रवणात्। किञ्च -"यस्य स्मृत्या च नामोक्त्या तपो यञ्चित्रयादिषु । न्यूनं सम्पूर्णतां याति सची वन्दे तमच्युतम्''॥

श्रवणोपकारककर्मसाद्गुण्यहेतुत्वेन श्रवणादिना भक्तेर्युक्तः । किश्च विविदिषावाक्ये न तावत् ज्ञानोः यज्ञादिविधानं सम्भवति एकोहेशेनानेकविधाने भेद्वसङ्गात् , न चारुण्यादिवाक्यवदेकवाक्यता, अत्र विशिष्टकयश्र-वणवत् यज्ञादिविशिष्टक्रियान्तराश्रवणात्। नापि दर्शपूर्णमासवाक्यवः हेकवाक्यता, एकयज्युपादानेन तत्र वाक्यभेदाभावात् भिन्नपदीः पालानेककारकविधाने वाक्यमेदः स्यादेव । तदुक्तम्-

अनेकपद्सम्बद्धं यद्यकमपि कारकम्। तथापि तद्नावृत्तेः प्रत्ययेने विर्धायते ॥ इति ।

अतो यथा "जातपुत्रः कृष्णकेशोऽग्नीनादधीत" इत्यत्राधानानुवा-देन जातपुत्रत्वकृष्णकेशस्वविधानेन वाक्यभेदात् जातपुत्रकृष्णः केशपदाभ्यामवस्थाविशेषो लक्ष्यते, एवं यज्ञादिपदैविहितं कर्मः सामान्यं लक्षायित्वा तत् ज्ञानोहेशेन विधायते, इत्युक्तं साम्प्रदा यिकैः । यथाहुः —

यहोनेत्यादिवाक्यं शतपथाविहितं कर्मचृन्दं गृहीत्वा

स्वोत्पत्याम्नानसिद्धं पुरुषविविदिषामात्रसाध्ये युनाक ॥ इति । तस्मात् यथा तत्तत्फलसाधनकम्भेणां संयोगपृथक्षस्यायेन ज्ञानोहेशेन विधानम् , एवं भगवद्भकेरपि।

सर्वार्थशाकियुक्तस्य देवदेवस्य चिक्तणः। यद्वाभिरोचते नाम तत्सर्वार्थेषु योजयेत्॥

इत्यादिमिः सर्वफलोहेशेन विहिताया ज्ञानोहेशेन विविदिषावाः क्ये विधानात् श्रवणाद्यपकारककर्मतुर्यतेव युक्ता। एवश्च भक्तेर्ज्ञानसाध-नत्वप्रतिपादकान्युक्तवाक्यान्यवयुत्यानुवादः, एकं वृणीते हैं। वृणीते हः तिवत्। ततश्च भक्तिविचारयोः समुच्चय एव युक्तो न विकल्प इति। उच्यते-

न तावद् ज्ञानोहेशेन विहितानां कम्भेणां साक्षात् ज्ञानजनकत्वं सम्भवति, अप्रमाणत्वात्, अतो द्वारापेक्षायां "धमेण पापमपनुद्ति"इति कल्मषिनवहणमेव द्वारत्वेनाश्रीयते नान्यत्, प्रमाणाभावात्, अतो युक्तः कम्मणां अवणोपकारकत्वेन समुच्चयः, भगवद्भक्तेरपि यदि कल्मणनिव ईणमेव द्वारत्वेन श्रूयेत, तत एवं स्यात्, तस्यास्तु प्रणालिकान्तरं

श्रूयते। तथाहि-

भक्तिः परेशानुभवो विराक्ति
रन्यत्र चेष त्रिक एककालः।
प्रपद्यमानस्य यथाश्रतः स्यु
स्तुष्टिः पुष्टिः चुद्रपायोऽनुधासम्॥
इत्यच्युताङ्क्षिं भजतोऽनुबृत्या
भक्तिविरक्तिभगवत्प्रबोधः।
भवन्ति वे भागवतस्य राजन्
ततः परां शान्तिमुपैति साक्षात्॥ इति

अस्यार्था बुद्धेरवं निरूपितः अत्र प्रविद्यानस्येति=साधनभद्गश्युपन्याः सः । भिक्तः=प्रेमलक्षणा परेशानुभवो=भगवनमृतिस्फूर्तिः अन्यत्र=गृहादौ, विरिक्तः=एव त्रिक एकस्मिन् काले भवित यथानतो=भुञ्जानस्य तृष्टिः=सन्तोषः, पृष्टिः=धातृनामाप्यायनं क्षुधाध्वंसक्षेत्येष त्रिक एककालो भवः सन्तोषः, पृष्टिः=धातृनामाप्यायनं क्षुधाध्वंसक्षेत्येष त्रिक एककालो भवः ति । एवं प्रतिभजनं प्रमादित्रिके जायमाने जायमाने अनुवृत्या नैरन्तः वेणाच्युताङ्धि भजतो भगवति भक्तिः परमप्रमलक्षणा यथा प्रह्लादादेः, विरिक्तरिष पूर्णा वान्तकन्तिस्य वान्ते, भगवत्प्रबोधः, पूर्णभगवनमृतिस्फूरितः, विरिक्तरिष पूर्णा वान्तकन्तिस्य वान्ते, भगवत्प्रबोधः, पूर्णभगवनमृतिस्फूरितः, एते त्रयोऽपि भागवतस्यानन्यपरस्य भवन्ति, ततः=पूर्णभगवनमृतिस्फूरितः, वित्याद्वोति । परा शान्ति=परमोपशमात्मकं भगवत्स्वक्षे साक्षात्कृत्यो वित्याद्वोति । पूर्वद्वलोकपेक्षया मिकविरिक्तभगवत्प्रबोध इति ब्युत्क-माभिधानमेकफलत्वान्न दोषाय, भगवत्प्रबोधे परिपके स्रति भगवानेच पूर्णानन्द्वस्यात्मना साक्षात्स्पुरतीति तस्य फलावस्थां सूचायेतुं चान्ते वृर्णानन्द्वस्यात्मना साक्षात्स्पुरतीति तस्य फलावस्थां सूचायेतुं चान्ते विवेद्यः ।

अत एव चाभियुक्ताः । वर्शीकृते मनस्येषां सगुणब्रह्मशीलनात् । तदेवाविर्भवेतः साक्षादपेतोपाधिकल्पनम् ॥ इति ।

तथान्यत्रापि प्रश्नपूर्वकं तित्यानित्यावस्तुविवेकेन विषयेष्विषितिः
रक्तस्य तत्रैव स्थितस्य अत एव विचारानधिकारिणः गुरुमुपस्नत्रस्य
तिच्छक्षया भागवतध्यमां आनुतिष्ठतस्तदुत्थया अवणकीर्तनादिः
कपसाधनभक्तवा नारायणचरणपरस्य उत्पन्नप्रेमकप्रक्रभक्तेरअसेव
मायातरणमुक्तम्।

राजोवाच । अथेतामैश्वरी मायां दुस्तरामकृतात्मिः । तरन्त्यञ्जः स्थृलिधियो महर्षे इदमुच्यताम् ॥ अकृतात्मभिः=अवशीकृतान्तःकरणैः । स्थूलियः=स्थूले शरीरेऽहं धीर्येषां ते तथा।

प्रबुद्ध उवाच ।

कम्माण्यारभमाणानां दुःखहत्ये सुखाय च । पर्येत् पाकविपर्यासं मिथुनीचारिणां नृप ॥ पाकस्य विपर्यासम्=फळवेपरीत्यम् । मिथुनीचारितां=मिथुनीभृय प्रवर्तमाः

नानाम्।

नित्यातिवेन विचेन दुर्लभेनात्ममृत्युना ।
गृहापत्याप्तपञ्जभिः का प्रीतिः साधितैश्वलैः ॥
एवं लोकं परं विद्याश्वरवरं कर्मनिर्मिचम् ।
सनुद्यातिशयभ्वंसं यथा मण्डलवर्षिनाम् ॥

सह तुरुयेनातिदायेन ध्वंसेन च वर्तमानम् , यथा मण्डलवर्तिनाम्= यथा मण्डलपतीनां मिथः स्पद्धीदि तद्वत् ।

तस्माद् गुरुं प्रपद्येत जिज्ञासुः श्रेय उत्तमम्। शाब्दे परे च निष्णातं ब्रह्मण्युपरामाश्रयम्॥

शाब्दे÷ब्रह्मणि वेदाख्ये न्यायतो निष्णातम्। परे च=ब्रह्मणि अपरोः क्षानुभवेन निष्णातम्।

तत्र भागवतान् धरमान् शिक्षेहुर्वात्मदेवतः । अमाययानुवृत्त्या यैस्तुष्येदात्मात्मदो हरिः॥

गुरुरेवात्मा दैवतं च यस्य । अनुवृत्या=सेवया । वस्तुतः आत्मा आत्मप्रदक्षीपासकानाम्।

स्वेतो मनसोऽसङ्गमादौ सङ्गं च साधुषु। इयां मेन्री प्रथय स्तेष्वदा यथोचितम्।

दिनेषु दयां समेषु मैत्रीमुत्तमेषु प्रश्नयं च इत्येवं यथोचितम् । श्रीचं तपस्तितिश्वाश्च मौनं स्वाध्यायमार्जवम् । ब्रह्मचर्यमहिंसां च समत्वं द्वन्द्वसंत्रयोः ॥ सर्वत्रात्मश्चरान्वीक्षां केवल्यमनिकेतताम् । विविक्तचीरवसनं सन्तोषो येन केनचित् ॥

आत्मेश्वरान्वीक्षां सश्चिद्रूपेणात्मेक्षां नियन्तृरूपेणेश्वरेक्षाम् । कैवल्यम्=एकान्तशीळत्वम् । अनिकेतती=मठाद्यभिमानराहित्यम् ।

श्रद्धां मागवते शास्त्रेऽनिन्दामन्यत्र चापि हि। मनोवाक्कायदण्डश्च सत्यं शमदमावपि॥ श्रवणं कीर्तनं ध्यानं हरेरद्भुतकम्मणः।
जन्मकम्मेगुणानाश्च तद्धेऽखिळचेष्टितम्।
हरेर्जन्मकम्मेगुणानाश्च श्रवणादि।
तद्धे हर्युहेशेन न तु स्वर्गाद्यहेशेन।अखिळचेष्टितं सर्वे कर्म-विधेषतश्च यजनादि यत् तद्धे शिक्षेदित्यर्थः।

इष्टं दत्तं तपो जप्तं वृत्तं यच्चात्मनः वियम् । दारान् सुतान् गृहान् प्राणान् यत्परस्मै निवेदनम् ॥ दारादीनप्यालक्ष्य परस्मै परमेश्वराय निवेदनं तत्सेवकतया स

मर्पणम्।

एवं इष्णात्मनाथेषु मनुष्येषु च सौहदम्। परिचर्या चोभयत्र महत्सु नृषु साधुषु ॥

वभयत्र=स्थावरे जङ्गमे च—
परस्परानुकथनं पावनं भगवद्यद्यः।
प्रिधोरतिर्मिथस्तुष्टिर्निवृत्तिर्मिथ आत्मनः॥
स्मरन्तः स्मारयन्तश्च मिथोऽघोघहरं हरिम्।
अस्या सञ्जातया भस्या विभ्रत्युखुककां तनुम्॥

भक्त्या स्वजातया स्तवा स्वयं स्वयं अवस्त्र अवस्त्र । स्वातया अवस्त्र । स्वातया अवस्त्र । स्वत्य किन्त्य किन्त्य किन्त्य किन्त्र हस्ति नन्द्रन्ति वदन्त्यलौकिकाः । स्वत्यन्ति गायन्त्यनुशीलयन्त्यजं भवन्ति तृष्णीं प्रमत्य निर्वृताः ॥

इति भागवतान् धरमीन् शिक्षेत् भक्त्या तदुत्थया नारायणपरो मायामञ्जस्तरीत दुस्तराम् ॥ इति ।

अतो भगवद्भजनस्य तत्वज्ञाने जनयित्रव्ये श्रवणव्यतिरेकेण प्रणालिका[न्तर]श्रवणात्र तस्य तदुपकारकत्वेन समुचयः। एवं भगवद्भितास्विप भगवद्भजनाध्यात्मविचारयोः किं युक्ततमिति प्रश्नप्रवेकं सत्यिप अध्यात्मविचारस्य तत्त्वज्ञानहेतुत्वे सक्केशत्वात् भगवद्भिकेरेव युक्तत्वं तद्वष्ठाने क्केशाभावादित्युकं भगवता।

अर्जुन उवाच । [गी० अ० १२ इलो० १-७] एवं सततयुक्ता ये भक्तास्त्वां पर्य्युपासते । ये चाप्यक्षरमञ्चकं तेषां के योगवित्तमाः॥

श्रीभगवानुवाच ।

मच्याचेइय मनो ये मां नित्ययुक्ता उपासते।

श्रद्धया परयोपेताहते मे युक्ततमा मताः॥
ये त्वक्षरमिन्हें इयमन्यकं पर्यपुपासते।
सर्वत्रगमचिन्त्यं च कूटस्थमचळं ध्रुवम्॥
सिन्नयम्येन्द्रियत्रामं सर्वत्र समबुद्धयः।
ते प्राष्ट्रविन्त मामेव सर्वभूतिहते रताः।
क्लेशोऽधिकतरस्तेषामन्यकासकचेतसाम्।
अन्यक्ता हि गतिर्दुःखं देहषद्भिरवात्यते।
ये तु सर्वाणि कम्माणि मयि संन्यस्य मत्पराः॥
अनन्येनैव योगेन मां ध्यायन्त उपासते।
तेषामहं समुद्धर्ता यृत्युसंसारसागरात्॥
भवामि न चिरात्पार्थ मय्यावेशितचेतसामः॥ इति॥

यक्वादीनां तु तत्त्वक्वाने जनियतन्ये पापक्षयहेतुत्वभात्रं श्रूयते न प्रणालिकान्तरम्, अतस्तेषामन्तःकरणशोधकत्वेने।पकारकत्वमात्रम् , अध्यातमि चारस्य तु तत्वज्ञाने जनयितव्ये अन्यैव प्रणालिका साम्प्रदाः यिकैनिकिपिता, कम्मीभिः शुद्धान्तः करणेन पुंसा साधनचतुष्टसंपत्ती श्रवः णे क्रियमाणे वेदान्तविचारेणाद्वितीये बस्मणि वेदान्तानां शक्तितात्पर्याः वधारणे प्रमाणासम्मावनानिवृत्तिः मननेन प्रमेयासम्भावनायां चित्तस्य तदेका उच्या उयो व्यताकपायां निद्धियासनेन विपरीत भावनायां निवृत्तायां तत्वसाक्षात्कारोदये मुक्तिरिति । भगवद्भजने तृकपुराणवाक्यैः साक्षाः द्भगवतास्येव प्रणालिका उक्ता । भगवदर्पणबुद्धानुष्ठितभागवतधम्भैवि शुद्धान्तःकरणस्य उत्पन्नश्रद्धातिशयस्य पुरुषधुरन्धरस्य भगवच्छ्व णकीर्तनादिसाधनमक्तरनुवृत्तौ भगवति परमप्रेमलक्षणाऽनुरागात्मिकाः फलभिकरपद्यते, तदा परमप्रमास्पद्भगवन्मृतिंस्फूर्तिश्च उत्पद्यते। अत एव भगवद्भक्तेः परमपुरुषार्थत्वम् । न च कथं परमप्रेनास्पद्रवं भगः वन्मूर्तेरिति वाच्यम्। 'यतो वाइमानि भूतानि जायन्ते येन जातानि जी॰ चिन्त यत्त्रयन्यभिसंविद्यन्ति" इति जगत्कारणत्वेन प्रतिपादितस्य श्रीभ गवतो निर्णयव।क्ये ''आनन्दाख्येत्र खलु, इमानि भृतानि जायन्ते आनन्दे-न जातानि जीवन्ति आनन्दं प्रयन्त्यभिसंविद्यान्ति" इति आनन्द्रपत्वेन निर्णयात् । "एतस्यैवानन्दस्यान्यानि भूतानि मात्रामुपजीवन्ति" "को ह्यवान्यात् कः प्राण्यात् यदेष आकाश आनन्दो न स्यात" इति च अवणात्। अत प्रवोक्तं—

वृद्धेः।

यस्यामी विधिवासवादिविबुधा वासेषु विस्फूर्जिताः

सन्तोषाश्चलवीचयो नृपसुखान्येतान्यतो बुद्बुदाः॥ अन्ये पुत्रकलत्रमित्रविषयाः सौक्योदया विन्दवः

सोऽयं पूर्णसुखाणवो विजयते नीलाम्बुद्रयामलः ॥ इति ॥ तेषामेव हरिकथाश्रवणादी, अनुभवस्य वाक्यं प्रागुक्तं ''गोविन्दे सुखरुपता प्रतिपदं वेदैः सदोदीयंते" इति । तस्माद् युक्तमुक्तं प्रेमभक्तिः समकालं प्रेमास्पद्भगवन्मृतिंस्फूर्तिरिति। ततश्च देहगेहादौ विरक्तः ह्य भगवत्त्रसादाचत्वज्ञानामिति । तत्सिद्धं भक्सप्यात्मविचारयोः प्र-णालिकाभेदेनैकतत्वधीहेतुत्वम् । अत एव सत्यप्येककार्यत्वे कार्यप्रयु कानामप्येतद्धरमीणां न परस्परसाङ्कर्यम्। एकप्रणाख्याह्यककार्यत्वे सा धनीभूतानां भवति धरमसाङ्कर्यम् न प्रणालीभेदे । यथा जीहियनकपा लानां सत्यप्येकपुरोडाशसाधनत्वे वीहियवयोस्तण्डुलनिर्वृत्तिप्रणाड्येः कपुरोडाशाधनत्वाऋवाति धम्मसाङ्कर्यम्, न कपालेषु, उक्तप्राणाड्या तत्साधनत्वाभावात् । अत्यन्तासन्निहितभिन्नप्रयोगविधिपरित्रहाच्च न धरमसाङ्करर्थम् । तत्तदङ्गाविध्येकवाक्यतापन्नेन हि तत्तरप्रधान विधिना साङ्गप्रधानभावनाविधाने न भावनान्तराङ्गानामुपदेशतो प्राप्तिः । नाप्यतिदेशतः [प्रकृतिविकृतिभावराहित्यात् अत उभ ] यत्र यावद्पेक्षिताङ्गविधानेन पितृयञ्चवदपूर्वत्वात । तात्सद्धं भिन्न वाक्योपाचयोरेककार्यत्वे सति उद्भिद्धलभिदोरिवार्थसिद्धो विक हप इति । न चाष्ट्रविधदोषप्रसङ्गः । तादशपुरुषधुरन्धरस्य भक्तावेवाः रयादरेण साधनान्तरे प्रवृत्यभावेनोदितानुदितहोमवत् स्वीकृतप्रामाः ण्यहानादेरभावात्। यचु पापक्षयहेतुत्वं कर्मसाहुण्यहेतुत्वं चास्याः अयत इति । तन्नानिष्टम् । तत्तद्धिकारिणं प्रति संयोगपृथक्तवन्याः येन तत्तरफलहेतुत्वात्। अत एवोकम्-

अकामः सर्वकामो वा मोक्षकाम उदारधीः। तीवेण मक्तियोगेन यजेत पुरुषं परम्॥ इति।

यद्वावयुत्यानुवादत्वमिति तंत्र भक्तेरुक्तप्रणालिकया ज्ञानहेतुत्वस्य विदिषावाक्यादसिद्धेः । तिसद्धं नानाविधकर्माभिः गुद्धान्तःकरणस्य जातश्रद्धातिशयस्य श्रवणकर्तिनादिरुपा भक्तिर्ज्ञानद्वारामुक्तिहेतुरिति ।

अत्र च प्रमाणत्वेन कानिचिद्राक्यानि उक्तानि अन्यान्यपि विश्वा-साय छिख्यन्ते । तत्र कम्मणामन्तःकरणशोधकत्वेन भक्तावुपयोगे।

स वे पुंसां परो धम्मी यता भक्तिरघोक्षजे। अहेतुक्यप्रातिहता ययात्मा सम्प्रसीदित । आत्मा=प्रनाः प्रसीदिति । तत्कम्भं हरितोषं यत् सा विद्या तन्मतिर्यया। हरिर्देहमृतामाद्यः स्वयं प्रकृतिरीद्वरः ॥ इति ।

अकेश्वानहेतुरवे-

वासुद्वे भगवति भक्तियोगः प्रयोजितः । जनयत्याशु वैराग्यम् ज्ञानञ्च तद्हेतुकम्(१)॥

बहेतुकम्=क्केशरहितहेतुरहितम्।

अकियोगेन मनास सम्यक् प्राणिहितेऽमले ।

अवश्यत्पुरुषं पूर्णे मायाञ्च तद्पाश्रयाम् ।

इमं लोकं तथैवामुमात्मानमुभयाश्चितम् ॥

आत्मानमनु येचेह ये रायः पद्मवो गृहाः ।

विस्तृत्य सर्वानन्यांश्च मामेव विश्वतो मुखम् ॥

भजन्त्यनन्यया भक्त्वा तान् मृत्योरतिपारये ।

मिथ भक्तिहें भुतानाममृतत्वाय करुपते ॥ इति ।

ब्रह्मवैवर्तेऽपि—

येरहं सुकृतेर्हेष्टः स्पृष्टः सम्पूजितः श्रुतः ।
स्मृतस्त एव मां नित्यं न त्यज्ञन्ति कदाचन ॥ इति प्रकृत्या
स्रतो मिय रति कुर्यात् सर्वदुःखापहारिणीम् ।
यदि मां प्राप्नुमिच्छन्ति प्राप्नुवन्त्येव नान्यथा ॥ इति ।

तथा

वद्धा एव """ धं हत्यस्यविपश्चितः।
अतः पशुपति देवं भजेत्पाश्चित्रक्ये॥ इति।
तथा विष्णुं प्रति शिववाक्यम्।
त्वःसेवनादेव तथा नरः परं पदं प्रपद्यस्यवशः सुदुर्कभम्॥ इति।
परं=श्रेष्ठम्। पद्यते ज्ञायत इति पदम्।
यथा विष्णेः शङ्करस्याथ नाम्ना लोकः शोकं नाद्य मोक्षं प्रयाः
ति॥ इति च।

भगवद्गीतास्वपि ।

देवा हावा गुणमयी मम माया दुरत्यया। मामेव ये प्रपद्यन्ते मायामेतां तरन्ति ते ॥ इति । ( स्व ७)ऋहो० १४ )

मां च योऽव्यभिचारेण भक्तियोगेन सेवते।

<sup>(</sup>१) ज्ञानं यत्तदहेतुकमिति भागवते पाठः ।

स गुणान् समतीत्यागु ब्रह्मभूयाय कल्पते ॥ इति च । ( अ०१४ म्हो० २६ )

तथा—

अभ्याखयोगयुक्तेन चेतसा नान्यगामिना । परमं पुरुषं दिन्यं याति पार्थानुचिन्तयन ॥ इति । ( अ० ८ फ्रो० ८ )

विष्णुपुराणेडवि ।

सुक्ति चेतासि यः स्थितोऽमलिधियां पुंसां द्दात्यव्ययामिति । शान्तिपर्वणि ।

तमेव चार्चयित्रत्यं भक्ता पुरुषमध्ययम् ।

४यायं स्तुवन्नमस्यंश्च यजमानस्तमेव च ॥
अनादिनिधनं विष्णुं सर्वछोकमहेदवरम् ।
छोकाध्यक्षं स्तुर्वित्रित्यं सर्वदुःखातिगो भवेत् ॥ इति ।
वहनारदीये—

यन्नामधारणादेव महापातकनाज्ञनम् । यं समभ्यच्यं विप्रेन्द्र परं मोक्षो भवेद् ध्रुवम् ॥ इति ।

गाहणे —

यदीच्छासि परं ज्ञानं ज्ञानाच्च परमं पदम् । तदा यत्नेन महता कुरु गोविन्दकीर्तनम् ॥ इति ।

आदिस्यपुराणे—

हरेः सङ्गीर्त्तनं पुण्यं सर्वेपातकनाशनम् । सर्वकामप्रदं लोके ह्यपवर्गफलपदम् ॥ इति ।

अत्र यद्यपि केषुचिद्धाक्येषु ज्ञाननिर्देशमन्तरेण भक्तेमृक्तिहेतुत्वं ध्यपदिश्यते, तथापि "किमुक्छ विमुच्यते"। "तत्वमामि" "अयमा स्मास्मी" त्याद्यनेकवाक्येरनविद्धन्नानन्दक्षपताया मुकेः सदातनत्वा वगमात्कण्ठगतचामीकरन्यायेनानवाप्तत्वभ्रमनिवृत्तिमात्रस्य साध्य त्वाच्याख्य ज्ञानव्यतिरेकेणासम्भवात वचनान्तरेषु तन्निवेशाच तद्यि हेतुत्वेनीपसंहर्तव्यम्। "तत्तेजोऽस्जत" इति छान्दोग्यश्रुताविव वा व्यवाकाशी।

अन्येत्वेवमाहुः। ब्रह्मस्वरूपाणामपि जिवानां त्रिगुणान्तःकरणोपाधिक एव संसारः भावरूपाज्ञानसञ्ज्ञावे प्रमाणाभावात् । आकाशादिप्रपञ्चस्याः पि सत्यत्वात्र तस्तेतुत्वेनाष्यज्ञानसिद्धिः । "कथमसतः सज्जायेत" इति श्रुतौ प्रपञ्चसत्त्वया कारणसत्तासाधनाच प्रपञ्चसत्ताऽवद्यमाश्रयणीया, द्ववरस्य स्थयसङ्कर्णस्यभवणाञ्च तत्कार्यस्य स्थाता, एवञ्च नावाः निनृत्यर्थं तावच्तव्वानापेक्षा, नापि जीवगतसंसारनिनृत्यर्थम्, अन्तः करणोपाधिनिनृत्येव तिन्नृत्येः, जपाकुसुमनिनृत्येव स्फाटिकलोहित्यस्य न हि जपाकुसुमाजुनृत्तो स्थापि तत्त्वज्ञाने लोहित्यं निवतंते । त्रिगुणाः करणानिनृत्तिश्च भवत्येवर्युक्तं भगवता, ''मां च योऽव्यभिचारेणः' दित पूर्वोक्तश्लोके । न चैवमारमण्ठानवैयर्थम्, संशयिनरासेन भाकिः प्रवृत्तावुपयोगात् । अतश्च भक्तरेव मुक्तिः। न चैवं "तमेव विदित्वाऽ विमृत्युमेतीं"तिश्रुतिविरोधः । अतिमृत्युपदस्य कहत्वामावेन योगे-ऽवश्यमाश्रयणीये मृत्युमतीत्येतीति योगावलम्बनेनोपपदविभक्त्याः श्रयणापेक्षया यस्यां भक्तो सत्यां मृत्योरतिक्रमस्तामतीत्येवं योग्यावलम्बनेन कारकविभक्त्याश्रयणस्योचितत्वात् । एवञ्च ज्ञानस्य पूर्वकालवामितिपादिका कत्वाश्रुतिरापि नाजुपपन्ना, भक्त्यापेक्षितभज्ञनीन्यासम्भावनानिनृत्विहेतुत्वेन तस्य पूर्वकालीनत्वात् ।

नचैवं— मक्त्या मामभिजानाति यावान् यश्चास्मि तस्वतः।

तती मां तस्वती झारवा विश्वते तद्वन्तरम् ॥

( गी० अ० १८ ऋो० ५५ )

इत्यत्र तृतीयाश्वत्या भक्तिकांने विनियुज्यते, "पेन्द्रवा गार्हपत्य सुपितष्ठत" इत्यत्रेन्द्री यथा गार्हपत्योपस्थाने, ततश्च प्रदिशेषः स्यादि ति वाच्यम्। यत्राभिद्दितोऽभिपृवां जानातिरभिक्षां पुनःपुनरालोचः नाव्यां प्रत्यभिक्षामभिधले। पवश्च भक्त्युपकारिपृवंकानं तत् साध्यभक्त्या पुनःपुनर्जायमानभजनीयासम्भावनानिवृत्तिकप्रवदाल्यांयापेष्ट्यि ते, पवं स्ति जायमानानुरागाव्यद्वत्यभक्त्यनन्तरं भगवत्स्वक्षपं विद्याः ति इत्येवंपरत्वाद्स्य वाक्यस्य को विरोधः। सत पव "यो वे भूमा तत्सुस्य आत्मेवदं सर्वमित्युपक्रस्य" स वा पच प्वंपद्यक्षेवंमन्वा न पवंविज्ञानक्षात्मरितरात्मकील आत्मिथुन आत्मानन्दः स स्वराद्भभवतिति छन्दोगश्चतौ पद्यनात्मरितिरिति हानस्यैव भक्त्यपरपर्यायरत्यः कृत्वं प्रतीयते,दण्डी प्रैषानन्वाहेत्यत्र दण्डस्येव प्रैषानुवचने। सस्वराद्भभवतिति छन्दोगश्चतौ पद्यनात्मरितिरिति हानस्यैव प्रक्रवस्य परामर्थाञ्च भक्त्यपरपर्यायरत्यः कृत्वं प्रतीयते,दण्डी प्रैषानन्वाहेत्यत्र दण्डस्येव प्रैषानुवचने। सस्वराद्भभवतित्यत्र स्वराद् श्रुत्या व्यवहितात्मरतेरेव पुरुषस्य परामर्थाञ्च भक्त्यपरपर्यायरतेरेवफलवत्वावगमाज् क्षानं प्रति प्राधान्यम्। "ब्रह्मः संस्थोऽमृतत्वमेति"इत्यत्र ब्रह्मणि संस्था रितर्थस्यत्यवमनुरागभक्तरम् तत्वहितुत्वप्रतिपादनाच्च । तत्विससं भक्तिमुक्तिश्चम्तुता न क्षानिमिति ।

तिदं वेदान्तानुसारिणो वैष्णवा अनुरागात्मिकायाः फलमक्तराः

सि बी भाष ३

त्यन्तिकपरमपुरुषार्थत्वेनान्यत्र रोषत्वमसहन्तो न मन्यन्ते । तथाहि । न तावद्वाने मानाभावः राक्यो वक्तुम् । "न तं विदाध य इमा ज जानान्ययुष्माकमन्तरं बभूव । नीहारेण प्रावृता जल्पाचासुत्प उक्थशासभ्यरन्ति"।

अञ्चाननावृतं ज्ञानं तेन मुद्यान्ति जन्तवः। विभेदजनकेऽज्ञाने नाशमात्यन्तिकं गते। आत्मनो ब्रह्मणो भेदमसन्तं कः करिष्यति॥

इत्यादिवचनैरावरकत्वेन सेद्प्रयोजकत्वेन मोहादिविक्षेपजनः कत्वेन च तस्य प्रतिपादनात् । "तन्मनोऽकुरुत" इतिश्रुत्या जन्यत्वेः नावगतस्यान्तःकरणस्यानादिभेदोपाधित्वायोगादच ।

यद्प्युक्तं प्रपञ्चः स्थय इति । तम्म । कार्यास्मकप्रपञ्चस्य भावकाः र्यस्वेनोपादानापेक्षायाम् , ''अजामेकां लेहितशुक्करणां वद्गीः प्रजा जनयन्तीं खरुपाः" "देवी हावा गुणमयी मम माया दुरत्यया" "मायां तु प्रकृति विद्यात्" इत्यादिवाक्यावगतमायोपादानत्वसम्मवेऽश्रुता-नेकारष्ट्रपरमाणुकल्पनाया असम्भवात्। मायोपादानकस्य च मायिकः व्याद्यादिवन् मिर्यात्वावद्यम्भावात् । किञ्च "यतो वा" इत्यादिवाक्यात् "सत्यं खलु, इदं ब्रह्म तज्जलानि"ति वाद्याच्चोत्पत्तिह्थित्याचाधारत्वेनो पादानावं भगवतोऽवर्षं वाच्यम्। निमित्तमात्रावे कुलालवत्स्थायादिः प्रयोजकरवायोगात्, "स पेश्चत बहु स्याम्" दतिक्षणाकारायोगाच्च। कुळाळादावहं घटः स्यामितीक्षित्तवादर्शनात्, तस्मात्काःयांनुकूलहाः नवस्वेन कर्तृभूतस्य। प्युपादानत्वमस्त्येव। तदुक्तं "प्रकृतिश्च प्रतिश्चाद्य। न्तानुपरोधात्" [ उ० मी० अ० १ पा० ४ सु० २३ ] इति । "हरिः प्राणभृतामाद्यः स्वयं प्रकृतिराद्दवरः" इति च । तच्चोपादानत्वं न मृदादिषस्सम्मवति, घटादेमृद्घट इति मृत् इति मृत्स्वभावताव गमवस्त्रपञ्चस्य चित्स्वमावतानवगमात्। नापि केवलं प्रकृत्याधारत्वे न, घटोपादानमृदाघारस्य भृतलादेस्तथाभावादर्शनात्। अतश्च—

अज्ञातशुक्तितो यद्धद्रजतं ताहगेव सः । न हद्यते मृदः कार्यं तत्स्वभावविलक्षणम् ॥

पवं चाध्यस्तस्य वास्तवं स्वक्षपमिष्ठष्टानमेवेति यद्रजतमभात् सा ग्रुकिरितिवत् "सर्वे खाल्ववं ब्रह्म" "बहूनां जन्मनामन्ते ब्रान-वान्मां प्रपचते", "वासुरेवः सर्वम्" इति च सामानाधिकरण्यं सङ्ग-क्छते । विवर्त्तमानश्वेन विवर्त्तमानाविद्याधिष्ठानस्वेन चाविद्यात्मनो-इभयोरप्युपादानस्वाक्षोभयोपादानस्वप्रतिपादकवाक्यविरोधः। तस्माद् वानिवर्तनयोग्यमणानमेव मायादान्द्वाच्यं प्रपञ्चीपादानमिति तरकार्यस्याप्यन्तःकरणादिप्रपञ्चस्य ज्ञानिवर्यःतं सङ्ग्डळते । लोके तस्वः ज्ञानस्य सविलासाधानिवर्त्तकः त्वद्र्यांनात्। अनुरागस्य तु साक्षाचः ज्ञिवर्तकः वं न कचिद् दृष्टं श्रुतं वेति तद्राश्रयणायोगः। प्रवञ्च, ''तरस्यः विद्यां विततां हृदि यस्मित्रवोद्योते योगी मायामिति', ''तेषामेवानुः कम्पार्थमहमञ्चानतं तमः। नाद्ययाम्यारमधावस्थोञ्चानद्गिन भास्वता' दृति च सङ्ग्डलते। अत्र चेवकारो भित्रकम दृश्युक्तम्। उक्तविधो हि पुरुषधुरन्धरः श्रवणक्षीतेनादिना जायमाननिर्रातद्यपरमानन्दैकरसः भगवन्मुर्तिस्पूर्णावेवानुरकः सन्न किञ्चित्वायपरमानन्दैकरसः भगवन्मुर्तिस्पूर्णावेवानुरकः सन्न किञ्चित्वायपरमानन्दैकरसः भगवान्द्वयमेव क्षपया तच्चेतस्यखण्डाद्वितीयक्षपणाविभूतः स्वद्यानेन्वानं निवर्तयतीति नाद्यानतःकार्यनिवृत्तिं प्रति भक्तः श्रेषत्वमः। तदुः देशप्रवृत्तकतिव्याप्यस्यामावात्। यथामिक्षोदेशप्रवृत्तकतिव्याप्यस्य दृद्ध्यानयनस्य न वाजिनं प्रति शेषता तद्वत्।

यहच कथमसतः सङ्जायेतेत्याद्युकम् । तन्न । यतः— साधकत्वादिदंशस्य वक्तव्या सरस्वरूपता । तत्सम्बन्धान्तु दृश्यानां पूर्ववत् सत्स्वरूपता ॥ एवं सदिति विन्नानं दृश्येष्वेकाविधं भवेत् । छाद्यवं च तथात्वे स्यात् सचाजातेरकस्पनात्॥

परेषां हि सत्ता जातिरेका नित्या च, द्रव्यादिषु च तस्प्रतिभास्तो मुख्यः, सामान्यादिषु अमुख्यः। द्वानानि चानेकानि द्रव्यादीनाञ्च तः तसम्बन्धः। स च स्वरूपारमकद्दति केचित्। विषयता स्वतन्त्रेरयन्ये।

अज्ञाननद्यकारणवादिनस्तु ।

स्पुरणं सद्वं, तदसत्वे ध्यवहारासम्भवेन विश्वासिद्धिप्रसइत् ।तच्चेकम्, तत्तच्छरीरतचाद्विषयपरामर्श्वातिरेकेण स्वक्पतो
भेदानुपलम्मात् अत एव नित्यं ध्यापकञ्च। कालान्तरे वेशान्तरे च
ध्यवहारदर्शनात्। नैयत्ये च य एवार्थस्तेन संसुज्यते स एव ध्यवः
हारगोचरी भवति। संसर्गश्च न संयोगः, कपादी तद्योगात्, समवाये
स्पुरणस्य चाश्चष्यसङ्गात्, कपस्य वा चेतनत्वप्रसङ्गात्(१)। स्वकः
पस्य प्रत्येकपर्यवसङ्गात् सम्बन्धत्वायोगात्, आतिरिक्तविषयताः
भ्युपगमे तस्या नित्यत्वे सर्वदा सर्वविषयमानप्रसङ्गात्, जन्यत्वे अः

<sup>(</sup>१) स्फुरणे ह्वप्रतियोगिकसमवायाभ्युवगमे स्फुरणस्य ह्ववत्तया चाक्षुवस्वप्रसः किः, ह्वे स्फुरणप्रतियोगिकसमवायाभ्युवगमे च इवस्य चेतनस्वप्रसङ्गः हति भावः।

भावादिनिष्ठायास्तस्या उपादानान्तराभावेनाभावादेखपादानत्वेन द्रः व्यत्वापातात्। अक्लर्सकल्पनाया अयोगात्। तस्माचन्न विषयाणामध्यः स्तत्वं वाच्यम्। अत पव द्रव्याद्यभावान्तानां सद्वपप्रकाशेऽध्यासादः क्तित्वव्यवहार एकरूपः सङ्गच्छते, अनेनेव चाश्येन श्रुतिः। "कथमः सतः सज्जायेत"हित । असतो ह्यपादानत्व उक्तरीत्याऽनिर्वचनीयस्य प्रपः अस्य सत्वप्रतिभासो न स्यात्, असत्वेनेव प्रतिभासः स्यात्। "नासदाः सीन्नो सद्यसित्" "मायां तु प्रकृति विद्यात्" इत्यादिनामायिकत्वेनानिर्वः चनीयस्य सद्यिष्ठानत्वे तु तत्सम्बन्धात्स्वप्रतिभास उपपद्यते पृथिः विस्ववस्याद्यादिनामायिकत्वेनानिर्वः चनीयस्य सद्यिष्ठानत्वे तु तत्सम्बन्धात्स्वद्यातिभास उपपद्यते पृथिः विस्ववस्याद्याद्वात्रभास उपपद्यते पृथिः हत्यत्र त्रिवगंः=त्रिगुणात्मकमायाकार्यमतो मिथ्याभृतोऽपि यत्र सद्धिः छाने अमुषेव भवतीत्युक्तं श्रीपरवामितिः। तस्मात्कथमसतः सज्जायेत्रतेति श्रुतिः प्रपञ्चसत्वप्रतिभासेनासत्कारणत्विनराकरणपरावद्यवक्तः व्या न तु प्रपञ्चसत्यत्वप्रतिभासेनासत्कारणत्विनराकरणपरावद्यवक्तः व्या न तु प्रपञ्चसत्यत्वप्रतिपादनपरा वाक्यमेदापक्तिरिति। सस्यसङ्करपः स्वश्रुत्या चश्वरेच्छाया अन्येभाप्रतिघात उच्यते, स चाङ्गीक्रियत एव।

यदुक्तमन्तः करणतिश्रमित्तसंसारिनवृत्तिर्भक्तया न तु तत्वज्ञाने निति तत्र तस्वज्ञानस्य सिवलासाज्ञानिवर्तकत्वं रजतञ्जमादौ उष्टम् , कामिन्यजुरागस्य तत्साक्षात्कारहेतुत्वञ्च दृष्टम् ।

वासुदेवे भगवाति भक्तियोगः प्रयोजितः। जनयत्याशु वैराग्यं द्वानश्च तद्हेतुकम्॥

दृत्यादिना श्रुतं च मिकयोगस्य ज्ञानहेतुत्वम् । अनुरागस्यान्तः करणादिनिवृत्तिहेतुत्वं तु न दृष्टमित्याद्यक्रमेव । न च सोपाधिकम्न मिनवृत्तिस्तत्वद्यानाम्न दृष्टेति वाच्यम् । छोहित्यं कालत्रये नास्तीत्थेवं बाधकपायास्त्रिकृत्तेस्तत्वज्ञानसाध्यत्वद्र्यानात् । न हि जपाकुसुमापः गममात्रेणासामिकृष्टे स्फटिके ताद्यी बुद्धिक्रेति । अनिर्वचनीयस्य च संसारस्य निवृत्तिबीधक्रपेव न तु पराभिमतध्वंसक्रपेत्युक्तमाविद्यानिवृः चिनिक्षपे ।

तत्वमस्यादिवाक्योत्थसम्यग्धीजन्ममात्रतः। अविद्या सह कार्येण नासीद्दश्ति भविष्यति॥ इति।

स्वतन्त्रध्वंसाङ्गीकारे सकळश्रुतिसिद्धाद्वैतन्याकोषः। आशुतरिवनाः शित्वेन च स्वत एव तिश्रवृत्तेस्तत्रोपाधिनिवृत्यनपेक्षणात् । "मां च बोऽध्यामचारेण" इत्यत्र बद्यपि द्वानं न श्रुतं तथापि वहुषु वचनेषु तक्छूवणात् तहिष हेतुरित्युक्तम् ।

यद्यातिमृत्युपदे बहुवीह्याश्रणेन भक्तिपरत्वम् । तन्न । सन्निः धानाभावेऽन्यपदार्थत्वेन भक्तेर्जातुमशक्यत्वात् । न हि सन्निधानाः भावे देवदत्तं चित्रगुपद्मुपस्थायाति । तदुक्तं-"सर्वत्र प्रासिद्धोपदेशात् ( उत्तमी । अ० १ पा. २ स्० १ ) इत्यत्र "मनोमयः प्राणशरीर" इति वाक्यगतप्राणशररिशब्दस्य सन्निहितब्रह्मपरत्वं वक्तुं वाचस्पातिमिश्रेः 'समासः सर्वनामार्थः सन्निक्षष्टमपेक्षते'' इति । असञ्जाताविरोधित्वेन प्रथमश्रुतयोरतिमृत्युपद्योः स्वार्थपरत्वे सम्भवति चरमश्रुतविभक्त्यः नुरोधेन अक्तिपरत्वकरूपनायोगाच्च। नचैवमिन्द्रपीतशब्देऽपि तत्पुः उवाश्रयणमेव स्यात्, न(१) बहुवीह्याश्रयणामिति वाच्यम् । भव[भाग] प्रदानानां सिन्निधानात् (२)प्रातःसवनशब्दसामानाधिकरण्यात् , गाय-त्रच्छन्दस इति बहुवीहिप्रायपाठाच्च तदाश्रयणात्। किञ्च नान्यः पन्था इति भक्तौ न मार्गान्तरानिषेधः, भजनीयानिर्णयवद् भक्तिस्व कपनिर्णयस्य कर्मणाञ्च तत्रोपयोगात्। न च माकिव्यतिरेकेण मुक्ती मार्गान्तरनिषेधः, वाक्यभेदापत्तेः । न हि तमेव विदित्वा भाकतः मेतीत्युक्ते मुको मार्गान्तरनिषेधः सिध्यति, येनानुवादत्वेन ए-कवाक्यता स्यात् । अस्मन्मते तु अतिमृत्युमेतीति मुक्तिप्रतिः पादनात् तत्र एवकारसिद्धो मार्गान्तरानिषेधः, नान्यः पन्थेत्यनेना नूघते । न चतुर्स्त्रिशदिति व्यात् षड्विंशतिरित्येव व्यादिति वतः मिा० अ०९ पा० ४ आधि ४ [। एतावांस्तु विशेषः । तत्र मुख्यत्वानिषेधस्य विधित्वं तदितरस्य चानुवादत्वं स्वीकृत्योभयोरेकः वाक्यत्वमित्यूहमुख्यत्वादेवकारसंबद्धत्वं स्वीक्तत्येति । अतो न वाः क्यधेदः। न च भक्तिप्रातिपादनपक्षेऽपि तं विदित्वैव भक्तिमेति न भजनीयांनेर्णयव्यतिरेकेणेत्येकवाक्यता सम्भवतीति वाच्यम्। "वि कुइय पुत्रमद्यवान् यदजामिलोऽपि नारायणेति म्नियमाण इयाय सु किम्" इति अजामिलस्य भजनीयनिर्णयब्यातिरेकेणापि नामसङ्गीतन इपायाः भक्तः प्रातिपाद्नात्। तस्माद्स्यां श्रुतौ ज्ञानकसाध्यत्वेन मु किप्रतिपादनमेवाभियुकोकं युक्तम्। तथा चतत्समानार्थाः तैचिरीय

<sup>(</sup>१) तथाच मीमांसातृतीयाध्यायिद्वतीयपादीयैकादशाधिकरणे इन्द्रपीतशब्दे बहुबीहित्वस्य निर्णातत्वात् तदिधकरणिवरोध इति भावः ।

<sup>(</sup>२) तदुक्तं शाबरभाष्यं तृतीयाष्यायद्वितीयापदे सप्ताविंशतिसूत्रे "मन्द्राभिभूतिः केतुर्यक्कानां वाग्जुषाणा सोमस्य तुप्यतु । वसुमद्गणस्य सोमदेव ते मतिविदः प्रातःस्वनः स्य गायत्रच्छन्दसोऽभिष्ठुत इन्द्रपीतस्य मधुमत उपद्वतस्योपद्वतो भक्षयामीति ।

**ञ्चातिः। "तमेव विद्यानमृत इह भवती'**ति।

यच्च मक्त्या मामिमजानातीत्यस्य मक्त्या स्वदाद्यांथं मजनीयः निर्णयोऽपेश्यते, इति व्याख्यातम्। तद्, वाक्यस्वरसाविरुद्धम्। तथाहि अभिपूर्वको जानातिः प्रत्यक्षद्धाने वक्तते, यां काञ्चन ब्राह्मणवती मिष्टकामिमजानीयादित्यत्र तथा दृष्टत्वात्। तद्विषयत्वेन च निरति श्रायपरमानन्दकपा मगवन्मुर्तिर्मच्छव्दोक्ता सम्बध्यते, भक्तिश्च तृतीयाः विद्यात् करणत्वेन। मक्त्या चाविर्भूतः परमात्मा स्वात्माद्वितीः यक्षपण भक्तरवगम्यते, इत्याद्ययेनोक्तं ततो मामिति, विद्याते तद्वनन्तः रामिति च साक्षात्कारफलनिर्देशः। सोऽयमधी वाक्यात् यथाश्चर्माति वज्ञन्यामतुरागाच्यां फलभित्तं वाधिकृत्य पर्वितं, किन्तु द्वानयोः गाधिकारिणं प्रति तं योगमधिकृत्य। तथाहि—"स्व स्व कर्मण्यभिरतः संसिद्धि स्वते तरः" इत्यादिना सत्वशुद्धर्थं स्वकर्मानुष्टानमुदिद्य

असक्तबुद्धिः सर्वत्र जितारमा विगतस्पृहः। नैस्कर्स्यसिद्धि परमां संन्यासेनाधिगच्छति॥

[ गीं अ० १८ इस्रो० ४८ ]

इत्यनेन शुक्रसःवस्य शमादिपूर्वकं संन्यासं ज्ञानयोगसाधनमुपः

दिर्य — सिद्धि प्राप्ती यथा ब्रह्म तथाऽऽप्तीति निबोध मे । [ गी० अ० १८ रुळी० ५० ]

हित हानपूर्वकं साधनचतुष्टयसम्पन्नं प्रति निद्धियासनान्तं हान् योगमुपदिस्य तरफलं च प्रमाणासम्भावनादिनिवृत्ति "ब्रह्मभूयाय क द्यतः" इत्यनेनामिधाय—

ब्रह्मभूतः प्रसन्नात्मा न शोचित न काङ्क्षति । समः सर्वेषु भूतेषु मद्गक्ति लभते पराम् ॥ [गी० अ० १८ इलो० ५४]

इति ब्रह्मझानैकनिष्ठस्य प्रसम्नात्मनस्तदेकात्राचित्तस्य रागादिवि झेपामावात् समस्य सतः पुंसः प्राप्यत्वेन सर्वेषु भूतेषु परमात्मभावः नां सर्वे परमात्मस्यध्यस्तं स प्रव सत्य इत्येवंकपां बुद्धि मक्तिश्वन्देन निर्दिश्य पंठितमेततः "भक्तषा मामिस्रानाति" इति । अतस्यात्र पूर्वोः कबुद्धिविशेषस्यैव भक्तिशब्दोक्तस्य फलमुख्यते, न तु अवणकीर्तनाः देः, तद्धिकारेणानुकत्वात् । न हि द्धिमध्वादिव्रस्यकं बागमधिकत्य पिठतं ''चित्रया यजेत पशुकामः'' इति वाद्यं प्रक्षतयागमपहाय चित्रः त्वस्त्रीत्विविशिष्टपशुकारकस्य फलसम्बन्धायेष्ट, एवं च हानोहेशेन साधनमज्ञतिष्ठन् तद्वलेन ज्ञानं लभते, इति स्वातःइयोपदेशोऽच्युपपः यते। अवणकीर्तनादिरसिकस्य तु न हानाहेशेन तद्वुष्टितिरिति न तब्लाभे स्वातःइयम्, भगवानेच तु ६पया ज्ञानमस्मिक्षनयतीत्युक्तमः धस्तादिति।

यद्पि छन्दोगश्रुतिपर्यालोचनया द्यानस्य भक्त्यङ्गत्वमुदाजहार।तः
द्पि न। ''यत्र नान्यत्पद्यति नान्यच्छुणोति'' द्रियनविच्छुत्रब्रह्मधि
कारे पिठतायास्तस्यास्तद्विषयद्वानस्य सकलप्रश्चितिवृत्तिहेतोर्भेदसाः
पेक्षभक्त्यङ्गत्वेन प्रतिपाद्नेऽसामध्यात्। अत एव श्रुतिः। "यत्र त्वस्य
सर्वमारमेवाऽभूत्तत्केन कं पश्येत्' इति। ''स स्वराङ् भवति" इति च।
स्वप्रकाशचैतन्यकपस्येव सतस्तद्भवनं कण्ठगतचामीकरन्यायेनानवाः
त्रात्वादिभ्रमिनद्वत्तिः। सा च तत्त्वद्वानसाध्या नत्वनुरागसाध्येत्युक्तम्।
तथा च श्रुतिः। ''तर्रात शोकमारमवित्' इति। ''आत्मरितरात्मकीड
आत्मिथुनः'' इति तु वस्तुस्वामाद्येन द्वानिनामपि जीवन्मुकानां जान्यमानस्य भगवत्यनुरागस्यानुवादः। यथोकम्—

आत्मारामाध्य मुनयो निर्प्रन्था (१)अप्युरुकोम । कुर्वन्त्यहेतुकी भक्तिमित्थम्भृतगुणो हरिः ॥ इति ।

"ब्रह्मसंस्थोऽम्रतस्वमेति" इत्यपि वाष्यमनविञ्जात्मप्रकरणपा दात् परमहंसानां अवणादिद्वारा मोक्षप्राप्तिमाहे [त्याहुरि] त्यलमिति-विस्तरेण। तत्सिद्धं मुक्तिहेतुतस्वद्वाने मार्गद्वयम्, अध्यात्मविचारो मिक्विति।

सयं अकिः सत्सङ्गस्या । यथोकम्—
नष्टवायेष्वभद्रेषु नित्यं भागवतसेषया ।
भगवत्युत्तमद्रलोके भक्तिभवति नैष्ठिकी ॥
तुल्याम लवेनापि न स्वर्ग नापुनर्भवम् ।
भगवत्सङ्गिसङ्गस्य मत्यानां किमुताशिषः ॥
तुर्लभो मानुषो देहो देहिनां क्षणभङ्गरः ।
तत्रापि दुर्लभं मन्ये वैकुण्ठप्रियदर्शनम् ॥
संसारेऽस्मिन् क्षणार्थोऽपि सत्सङ्गः शेविचिर्नृणाम् ।
न रोधयति मां योगो न सांख्यं धर्म पद च ॥

<sup>(</sup>१) लौकिकार्थप्रवन्धधारणरहिता निरपेक्षा इति यावत् ।

न स्वाध्यायस्तपस्त्यागो नेष्ठापूर्त न दक्षिणा।

व्रतानि यज्ञ च्छन्दांसि तीर्थानि नियमा यमाः ॥

यथावरुषे सत्सङ्गः सर्वसङ्गापहो हि माम् ।

महत्सेवां द्वारमाहुर्विमुक्तेस्तमोद्वारं योषितां सङ्गिसङ्गम्।

महान्तस्ते समिचनाः प्रशान्ता विमन्यवः सुहदः साधवो ये॥

तितिक्षवः कारुणिकाः सुहृदः सर्वदेहिनाम् ।

अजातरात्रवः शान्ताः साधवः साधुभूषणाः ।

मय्यनम्येन भावेन भक्ति कुर्वन्ति ये दढाम् ॥

मत्कृते त्यक्तकम्मीणस्यक्तक्वजनवान्धवाः ।

मदाश्रयाः कथा मृष्टाः श्रुण्वन्ति कथयन्ति च ॥

ते एते साधवः साध्व ! सर्वसङ्गविवर्जिताः ।

सङ्गरनेष्वय ते प्रार्थ्यः सङ्गदोषहरा हि ते ॥ इति ।

सेयं भक्तिवश्यमाणश्रवणकीर्तनाद्यनेकप्रकारा । तत्र श्रवणा दीनां किचिश्समुख्यः श्रयते, कचिच नैरपेश्यम् ,

तत्र समुच्चयस्तावत्—

तस्माद्भारत! सर्वातमा भगवान् हरिरी श्वरः। श्रोतच्यः की तित्वच्यः स्मर्ते व्यक्षे च्छता भयम्॥ इति । शृण्वन्ति गायन्ति गृणन्त्यभीक्षणद्यः स्मरन्ति नन्दन्ति तबहितं जनाः। त एव पद्यन्त्यचिरेण तावकं भवप्रवाहोपरमं पदाम्बुजम्॥ इति ।

अत्र चैकवाक्यगतत्वाद्द्यादिवत्समुच्चयावगमः। न चैकोद्देशेनाः नेकविधाने कथमेकवाक्यतेति वाच्यमः। यथा खेकयजिनोपादानात्वः इवागविधानेऽपि न वाक्यमेदः, तथेहापि। त प्वेत्येकेन तच्छब्द्रेन पुंविद्यावणत्वेनाऽनेकेषामुपादानात्।

तथा,

शुण्वतां गदतां शर्वदर्चतां त्वाभिवन्दताम् । नृणां संवदतामन्तद्वीद भारयमलात्मनाम् ॥ इति । तरमादेकेन मनसा भगवान् सात्वतां पतिः । श्रोतन्यः कीर्तितन्यश्च ध्येयः पुष्यश्च नित्यदा ॥ इति च ।

तथा। तस्मात्सर्वात्मना राजन् हरिः सर्वत्र सर्वद्रा। श्रोतस्यः कीर्तितस्यश्च स्मर्तस्यो भगवान् नृणान्॥ इति। सथ नैरपेक्ष्ये तथ श्रवणे तावत् ।

पिवन्ति वे भगवत आत्मनः सतां
कथामृतं श्रवणपुरेषु सम्भृतम् ।
पुनन्ति तं विषयविद्षिताशयं
वजन्ति तव्यणसरोकहान्तिकम् ॥ इति ।
पानेन ते देवकथासुधायाः
प्रवृद्धभक्तया विश्वराश्चवा थे ।
वैराग्यसारं प्रतिस्थय बोधं
यथाञ्चसान्वीयुरकुण्टिधण्यम् ॥ इति ॥ ।

कीर्तनेडिप ।

तदेव रम्यं हिचरं नवं नवं तदेव शहवन्मनसो महोत्सवम् । तदेव शोकाणवशोषणं नुणां यदुत्तमश्लोकयशोऽनुगीयते ॥ इति । आपन्नः संस्ति सोरां यन्नाम विवशो गृणन् । ततः ससो विमुच्येत बह्रिमेति स्वयं भयम्॥ इति च ।

स्मरणेऽपि ।

अविस्मृतिः इष्णपदारविन्द्योः क्षिणोत्यभद्राणि च ग्रं तनोति । सत्वस्य ग्रुद्धि परमात्मभिक्तं ज्ञानं च विद्यानविरागयुक्तम् ॥ इति । विषयान्ध्यायतश्चित्तं विषयेषु विक्रीयते(१) । मामनुस्मरतश्चित्तं मय्येव प्रविक्रीयते ॥ इति च ।

वूजनेऽपि ।

यत्पाद्योरराठधीः सिलिलं प्रदास
दूर्वाङ्कुरैरपि विधाय सतीं सपर्याम् ।
अप्युत्तमां गतिमसी भजते त्रिलोकी
दाश्वानविक्कवमनाः कथमातिमिच्छेत् ॥ इति ।
नृतं विमुष्टमतयस्तव मायया ते
य त्वां मवाप्ययविमोक्षणमन्यहेतोः ।
अर्चन्ति कल्पकतर्य (२)कृपणोपभोग्यमिच्छन्ति यत्स्पर्श्जं (३)नरकेऽपि नृणाम् ॥ इति च ।
पवञ्च समुविचतत्वेन श्रुतानां नैरपेक्ष्यश्रवणं यद्वादीनामिव सत्व-

<sup>(</sup>१) विषज्जत इति श्रीभागवते पाठः ।

<sup>(</sup> १ ) कुण्पोपभोग्यामिति श्रीभागवते पाठः।

<sup>(</sup>३) निरयेडपीति श्रीभागवते पाठः ।

युद्धौ अवणकीर्तनादीनामनुरागकपफलभक्तिहारा भगवन्मृतिंस्कृतौं सम्मवःसमुच्चयं सुचयति। दृष्टार्थःतस्योभयत्राविशेषात्। यथाह्याः तमेकप्रवणतागम्या चित्तशुद्धियावद्धिः कम्मीभर्भवति तावन्त्येवानुष्ठीः यन्ते। एवमुक्तविधा भगवन्मृत्तिंस्कृतियीवद्धिर्भवति तावन्त्यनुष्ठयाः नीति। न च नरपेक्ष्यवाक्यानामाग्नेयादिवाक्यवदुत्पत्तिपरता कि न स्यादिति बाच्यम्। प्रत्येकं फलसम्बन्धश्रवणात्। नाष्यवयुत्यानुवाः

द्रवम्।

श्रुतः सङ्कीर्त्तितो ध्यातः पृजितश्चादतोऽपि वा ।
गृणां धृनोति सगवान् हृत्स्थो जन्मागुताशुभम् ॥ इति ।
यानीह विश्वविखयोद्भवनृत्तिहेतुः
कर्माण्यनन्यविषयाणि हृत्स्थिकार ।
यस्त्वङ्ग ! गायात शृणोत्यनुमोदते वा
भाकिर्भवद्भगवति ह्यपवर्गमार्गे ॥
इति च वाशब्दविरोधात ।
महादेवमहादेवमहादेवति यो ध्वनिः ।
स एव मुक्तिकन्यायाः पाणिग्रहणाङिण्डिमः ॥ इति ।
कलेद्रोषनिधे राजन्नास्त ह्यका महान् गुणः ।
यत्र सङ्कीर्त्तनेव मुक्तबन्धः परं वजत् ॥

इति चवकारिवरोधाच्च । अत एवाग्रे यिन्नवंपेदकाम इति वज्ञ कम्मान्तरत्वमनन्तरवाक्ये शक्यम् । एवकारभ्रवणे हि न कम्मान्तरः त्वबुद्धिभवतीत्युक्तं "पुनराधेयमेव तस्य प्रायश्चित्तिः"(१)रिखन्न । ततश्च वाश्चक्ष्त्रेवकारयुक्तवाक्येभ्यः स्पष्टं निरपेक्षाणां मुक्तिहेतुत्वावगमाज्ञ समु विचतानामेव बाधनत्वम् । एवञ्च येष्वपि पूर्वोक्तेषु "पिवन्ति ये भगवत आत्मनः सतां कथामृतम्" इत्यादिषु नेवकारादिश्चतः, तेष्विप यथाः श्वता बानिरपेक्षसाधनतापरतेवाक्तांकार्याः १ न तु तेजः श्वतौ वारवाः काश्योरिव साधनान्तराणामुपसंहारः, यदि समुव्चित्तसाधनतेव निर्णाता स्यानश्चंसंहियेतापि, न त्वेवमस्ति, नापि कम्भेमेदकव्पनाः युक्ता, तथासति मूलभूतानेककव्पनागौरवात् । नाष्यजुवादत्वेनानर्थः क्यं सम्भवति । "श्रावयेच्चतुरो वर्णान्" इति विध्युपाचानामानर्थः क्यायोगात् । तथा हि । अत्र वाक्ये चत्वारो वर्णाः पुराणवाक्यानि श्रुणुगुरित्येवं वाक्यार्थं इत्युक्तमामियुक्तेः। एवञ्चाध्ययनकम्मैत्वेन श्रुतस्य

<sup>(</sup> १ ) एतच्च पूर्वमीमांसीयषष्ठाध्यायचतुर्भेपादषड्विंद्यतिसूत्रव्याख्यानभाष्ये द्र-ष्ट्यम् ।

स्वाच्यायस्येव अवणकर्मात्वेन श्रुतानां पौराणवाक्यानां नानर्थक्यं युः कम् । निष्प्रयोजनस्य कर्मात्वायोगात । "पुराणं पञ्चमो वेद" इत्यादिवाः वयावरोधाच्च । तस्माद्देवताविग्रहन्यायेन पुराणप्रतिपादिततत्तत्संवाः वयावरोधाच्च । तस्माद्देवताविग्रहन्यायेन पुराणप्रतिपादिततत्तत्संवाः दाअवणात् तं तं पुरुषं प्रत्युक्ततत्तद्वाक्यानांज्ञाननिरपेक्षसाधनत्वप्रः तिपादनेनार्थवत्वाकानर्थक्यम् । एकं बोधियतुं प्रयुक्तादिप वाक्यादन्यस्य साधनताबोधो युक्त पव देवदत्तवोधार्थमुक्तात् शिवसुपथत्वप्रतिपादकः वचनाद्यज्ञदत्त्वानम् । अत पव हि एकशाखापतितानामपि "आत्मा बारे द्रष्टव्यः श्रोतव्यः'"तस्माद् ब्राह्मणो पाण्डित्यं निर्विद्यः" "शान्तो दान्तः" इत्यादीनां संवादभेदाच्छ्वणविधित्वमुक्तमुक्तरतन्त्रे । प्रतिक्रव्यञ्च संवादाश्रवणात्र वेदापौरुषयत्वविरोधः । तत्सिद्धं वश्यमाणानेकप्रकारा भक्तिः समुच्चित्तेकेका वा ज्ञानद्वारा मुक्तिहेतुरिति । तथा च—
गोपालप्रवेतापनीये ।

"यो यो ध्यायति रस्ति भज्ञति सोऽमृतो भवति इत्युपक्रम्य" "कि तद्रूपम् इति ध्येयप्रश्चपूर्वकं "गोपवेषमञ्चामं तरुणं कर्पद्रुमाश्चि॰

तम्। तदिह श्लोका भवन्ति,

सत्पुण्डरीकनयनं मेघामं वैद्युताम्बरम् । द्विभुजं ज्ञानमुद्राख्यं वनमालिनमीश्वरम् ॥ गोपगोपीगवाधीतं सुरद्रुमतलाश्रयम् । दिन्यालङ्करणोपेतं रत्नपङ्कजमध्यगम् ॥ कालिग्दीजलकल्लोलसङ्किमास्तसेवितम् । चिन्तयङ्केतसा कृष्णं मुक्तो भवति संस्तेः ॥

दृत्यनेन निर्पेक्षध्यानस्य फलसम्बन्ध ढकः, ततस्तस्य "पुनार-सनम्" दृश्यादिना "जपन्" दृत्यन्तेन रस्तिश्चान्दार्थन्वेन जपं व्याख्याय तन्मात्रस्य ब्रह्म सम्पद्यत इति फलसम्बन्धो निर्दिष्टः । तदनन्तरं "मिकि रस्य भजनम् । तिद्दामुन्नोपाधिनैराश्येनैवामुन्धिन्मनःकरुपनम्" दृश्येनेन ध्यानजपाभ्यां फले जनयितव्ये आन्तरालिकः प्रणालिकाविशेषः पूर्वा द्वाहृतमजातिशव्दार्थत्वेन कथितः । तत्रेद्दामुन्नोपाधिनैराश्येनैवेति विर किखदिता। तृतीया सहयोगे । अमुन्धिनिति गोपवेषिनिर्यादिनोक्तस्य म-गवत्स्वकपस्य निर्देशः । मनः करपनिमिति च तद्विषयानुरागस्फृत्योः । एकारसदितया चोक्ततृतीयया त्रयस्यैककालतायाः । एवञ्च "भाकिः परेशानुभवो विरक्तिरन्यत्र चेष त्रिक एककाल" दृत्यस्य मुलमेषा श्रुतिः, पत्रदेव नैष्कम्यम्" दृश्यनन्तरवाक्ये चैतव्हाव्हेन मनः करपनशब्दोक्तमः

गवम्मूर्तिस्फूर्तिनिर्देशः । नैष्कर्म्यम्=तत्त्वसाक्षात्कारः । स्फुरन्तीनां भग-वन्यूर्तिरेव तस्वरूपेण स्फुरतीत्याशयेन सामानाधिकरण्यम्। एतच्च भगवद्गुकम्पयैवेत्येवकारार्थः । चकारः साधनेनैककाळतां बद्धिह मुक्ति सुचयति । तद्नया विस्तरोक्त्या "यो यो घ्यायति" इति संक्षे-पोक्तिरेव व्याख्याता । तत्रोद्देश्यत्वविधेयत्वसमर्पकयोर्थव्छव्दत्वच्छः ब्द्योर्धिरयासः। "अमृतो मवति" इत्यत्र चेच्छतेरध्याहारः। ध्यायति रसतीः यत्र च पञ्चमलकारत्वम् । तद्यमर्थः, य उक्तप्रणाल्यामृतत्वकामः स ध्यायेत् जपेद्वेति। एवमुकाविध्यपेक्षितसस्वयुद्धिसाचनत्वेनेद्वरापेणः बुध्या कम्मां बुष्टानं वक्तु मुक्तमन्ने "कृष्णं तं वित्रा बहुधा यज्ञान्ते" इति । पतावता ब्रन्थेन ध्यानजपयोर्विकरपमुक्तवा समुदितानां अवणकी चेनाः दीनामिप मुक्तिहेतुत्वमुक्तम्। "गोविन्दं सन्तं बहुधाऽऽराधयान्ते" इति । अत्र च षहुधाऽऽराधयन्तीत्यस्य अवणकतिनस्मरणपाद्सेवनार्चनवन्दनः दास्यसख्यात्मनिवेदनादिभिः सेवन्त इति व्याख्यानमुक्तं तापनीव्याः स्याने । अस्य च विघेः फलाकाङ्कायां पूर्वोकस्य सप्रणालिकस्य फल-ह्यानुषद्गेन सम्बन्धः, सन्निधानातः । सत्वशुष्यर्थकम्मणाञ्च । न चाः मनहोमवाद्यवदेतस्याङ्गप्रतिपादकत्वम(१)कीर्तनस्मरणक्रपत्वेन पूर्वविः हितध्यानजपयोरप्यत्रीपादानेनाङ्गाङ्गीभावप्रतिपादनायोगात्। न चात्र विध्यभवणम्, पूर्ववत्पञ्चमलकाराभ्रयणात्। अत एवान्ते, उपसंहतं "तः हमात् कृष्ण एव परो देवहतं ध्यायेत , तं रसेत्, तं यजेत् , तं भजेत्" इतीति । अत्र हि तं भजेदित्यस्य तमाराध्योदित्यर्थ इत्युक्तमे-तद्याख्याने । तद्नवा श्रुत्या सिद्धमेतद्भाक्तिरुक्तप्रणालिकया मुक्तिहेतु तित । प्रश्न भक्त्यध्यात्मविचारयोः पौराणश्रौतत्वेन विषयाशिष्ट्रत्वात् विकल्प इत्यपास्तम् । भगवद्भजनस्याप्युक्तश्चातिसिद्धत्वात् । सेषा मिन्तरत्यन्तं प्रसेविता सत्येव मुक्तिहेतुः। यथोक्तम्

प्रोक्तेन भक्तिगोन भजतो माऽसक्तमुनेः । कामा इदय्या नइयन्ति सर्वे मिय इदि स्थिते ॥ मिचते इदयप्रान्धिदिख्यन्ते सर्वसंशयाः । श्रीयन्ते चास्य कम्माणि मिय इष्टेऽखिलात्मिन ॥ इति ।

किंचिच्च भगवरसमीपे गमनमनावृत्तिश्च श्रूयते । "वजन्ति तव चरणसरोवहान्तिकम्" इति । "मामुपेश्य तु कौन्तेय पुनर्जन्म न वि-चते" इति च ।

<sup>(</sup>१) स्वषं नेदं मीमांबानतुर्थाध्यायनतुर्थपादीयसमयसूत्रे ।

नजु तःसमीपगमने को मार्गः। न तावत् घूमादिमार्गः। तस्य कर्मः फलभोगाय यद्गमनं बःसम्बन्धित्वेन श्रुतत्वात्। नापि अचिरादिमार्गः। तस्योपासकविषयःवात्। ये प्रतीकोपासकास्तेषामनेन मार्गेण विष्णुः लोकपर्यन्तं गमनमुक्तम्। अहङ्ग्रहोपासकानां जु तद्ग्रेऽपि हिरण्यगर्भः लोकपर्यन्तं गमनम्, वैकुण्डादिषु च भगवत्समीपं प्रति गमने नायं मार्गः श्रुतः।

उच्यते।

श्रूयते हि पुराणेषु भगवद्भकानां विमानगमनम् , तद्यथा ध्रुवस्य भगवता प्रेषितेन—

पतिद्विमानप्रवरमुत्तमस्शोकमोलिना।
उपस्थापितमायुष्मन्नाधि रोदुं त्वमहीसि॥
इस्येषं तद्दृतिनेषेदितेन च विमानेन।
त्रिलोकी देवयानेन सोतिवज्य मुनीनपि॥
परस्ताखद्भुवगतिर्विष्णोः पदमथाभ्यगात्।

इति गमनं श्रुतम्।

अचिरादिमार्गे हि सम्पिण्डितकारणश्रामत्वेन भक्तानां भोगानुरोधेन भगवान् विमानमार्गे रिचतवानिति गम्यते। तत्र गतानां च भगवदनुः ब्रह्माचरवद्मानोत्पिचिर्मुकिक्ष भवतीति सिखं भक्तेर्द्वेथा मुक्तिहेतुत्वम्।

तद्यं सङ्क्षपः ।

नानासरकर्ममृन्दाद्रतभवरचितादीइवरप्रीतिहेतोः
कुर्वन्करमाणि तज्जाऽऽद्रयुतकरणो भक्तिमस्यानुतिष्ठन् ।
संसारे रागद्दानि फलभजनजिन मृतिबोधं च लब्ध्वा
तक्षोषे तत्त्ववोधाद् ब्रज्जति परिमद्दान्यत्र वेत्यत्र सिद्धम् ॥

बजस्थलोकनायको वकादिदुष्टनाशकः ।

स्वकोयभिकचिन्तया दृरिः सद्दा प्रतुष्वतु ॥ २ ॥

दिति श्रीसकलसामन्तचकच्रुदामणिमरीचिमअरीनीराजितन्वरणक

मलशीमन्मद्दाराजाधिराजप्रतापवद्दतन्जशीमद्दाराजमधुकरसाः

दस्तुचतुरुद्धिवलयवसुन्धरादृदयपुण्डरीकविकासदिनकरः

श्रीमन्मद्दाराजशीवरिसिंहदेवोधोजितश्रीद्दंसपण्डतात्मजः

श्रीपरश्चराममिश्रस्तुसकलविद्यापारावारपारीणधुरीणः

नगद्दारिष्टमहागजपारीन्द्रविद्वज्जनजीवानुश्रीमान्तः

निमञ्चते बीरमित्रोदयाभिधनिबन्धे भक्ति-पदाशे सामान्यभक्तिनिर्णवः। उक्ता द्विधा भाकिः, अनुरागात्मिका फलभाकिः, साधनभक्तिश्चे ति । तत्र फलभकिः साधनानुष्ठानादेव सिद्धेति न विधेया, फले विध्य-भावात । साधनभक्तिस्तु नवधा विहिता ।

श्रवणं कितनं विष्णोः स्मरणं पादसेवनम् । अर्चनं वन्दनं दास्यं सख्यमात्मनिवेदनम् ॥ इति पुंसार्पिता विष्णोभिक्तिश्चेत्रवळक्षणा । क्रियते भगवत्यद्धा तन्मन्येऽधीतमुक्तमम् ॥

इतिवचनात्। अवणं कीर्तनं चास्य स्मरणं महतां गतेः। सेवेज्याऽवनतिद्दिंग्यं सख्यमात्मनिवेदनम्। इति पुंसार्पिता विष्णोर्भक्तिश्चेन्नवलक्षणा॥

इति वचनाच । तत्र अवणं नाम भगवहुणकर्मनाम्नां यथा श्रोत्रेण प्रहणं भवति तादशोऽवस्थानादिन्यापारः । न तु श्रोत्रजन्यज्ञानमात्रः म् । अवणस्य विधेयत्वात् , ज्ञानस्य चाविधयत्वात् । अस्मिश्च अवणे प्रवृत्तिनीनाविधकर्मसाध्यत्यादायेनोक्तम्—

धर्मः स्वनुष्ठितः पुंसां विष्वक्सेनकथासु यः। नोत्पाद्येद्याद्दिरतिं अम एव हि केवलम् ॥ इति। नाडग्रकस्मोभावे अवणविमुखानां च नीचिनिन्दोक्ता। द्वविद्वराहोस्ट्रखरैः संस्तुतः पुरुषः पशुः। न यत्कर्णपथोपेतो जातु नाम गदाय्रजः॥ इति। संस्तृतः=सदशः।

तथा—

तान् शोष्यशोष्यानिवरोऽनुशोषे हरेः कथायां विमुखानवेन । क्षिणोति देवो निमिषस्तु तेषा मायुर्वृथावादगतिस्मृतीनाम् ॥ इति ।

अतिमिषः=कालः । वृथेव वादगतिस्मृतयः=वाग्देहमनोव्यापारा येषाम् । अथ तस्य पापक्षयसाधनत्वे--

शृण्वतां स्वकथां कृष्णः पुण्यश्रवणकीर्त्तनः। दृद्यन्तस्थो ह्यमद्राणि विधुनोति सुदृत्सताम् ॥ इति को वा भगवतस्तस्य पुण्यदलोकेक्यकर्मणः। शुद्धिकामो न शृणुयाद् यशः कलिमलापहम्॥ इति

प्रविष्टः कर्णरन्ध्रेण स्वानां भावसरोष्ट्रम्।

धुनाति शमलं कृष्णः सलिलस्य यथा शरद् ॥ इति । शुद्धिनृणां न तु तथेड्य ! दुराशयानां विद्याश्रुताष्ययनदानतपःक्रियाभिः ॥ सत्वात्मनामृषभ! ते यशसि प्रवृद्ध सञ्जूद्धया श्रवणसंभृतया यथा स्वात् ॥ इति च ।

अनुरागात्मकफलभिक्तसाधनत्वे— यस्तुत्तमइलाकगुणानुवादः सङ्गीयतेऽभीष्टणममङ्गल्डनः । तमेव निरयं शुणुयादभीष्टणं इण्णेऽमलां भक्तिमभीष्समानः ॥ इति । इत्यं परस्य निजवत्मीरिरक्षयात्त लीलातनोस्तद्नुक्रपाविडम्बनानि । कम्मीणि कम्मेकषणानि यद्त्तमस्य श्रूयादमुष्य पदयोरनुकृत्तिमिचलन् ॥ इति च ।

अध्यात्मविचारनैरपेक्षेण भगवन्मृतिंह्कूर्तिहेंतुस्वे च।

द्वाने प्रयासमुद्रपास्य नमन्त एव जीवन्ति सन्मुखरितां भवदीयवार्ताम् । स्थाने स्थिताः श्रुतिगतां तजुवाद्धानोभि वे प्रायद्योऽजित! जितोऽप्यसितैस्त्रिलोक्याम् ॥ इति ।

ततुवाङमनोभिनमन्तो, वार्ता सन्कुर्वन्तो ये तैः, अन्यरिजितोऽपि जितोऽ सि, तेषां हद्याविभूतत्वास् ।

सि, तथा हृद्यावभूतत्वात् । वैराग्यहेतुत्वे मोक्षास्पृहायांच— नात्यन्तिकं विगणयन्त्यपि ते प्रसादं

नात्यान्तक विगणयन्त्याप त प्रसाद किन्तवन्यदर्पितभयं भुच उन्नयस्ते॥ येङ्ग त्वदङ्घिशरणा भवतः कथायाः

कीर्तन्यतीर्थयशसः कुशला रस्त्राः ॥ इति ।

तस्वज्ञानद्वारा मुक्तिहेतुत्वे—

इति यदा प्रतिनिवृत्तगुणोर्भिचक मात्मप्रसाद उत यत्र (१)गुणेष्वसङ्गः ॥ कैवल्यसंमतपथस्त्वथ भक्तियोगः को निर्वृतो हरिकथासु रति न कुर्यात्॥ इति ।

<sup>(</sup>१) डमयत्र इति पाठान्तरम् , इहामुत्रचेति तदर्थ इति श्रीघरस्वामिनः।

भगवानेव तस्वक्षपेणाविभवतीत्यत्र—

थे तु त्वद्रीवचरणाम्बुजकोशगन्धं
जिल्लान्ति कर्णविवरैः श्रुतिवातनीतम् ।
भत्त्या गृहीतचरणाः परया च तेषां
नापैषि नाथ हृद्याम्बुकहात्स्वपुंषाम् ॥ इति ।

गीयसानगुणनामश्रवणे--

शुण्वन् सुमद्राणि रथाङ्गपाण र्जन्मानि कर्माणि च यानि छोके। गीतानि नामानि तदर्थकानि गायन्विळज्जो विचरेदसङ्गः॥ इति।

<mark>लोकेऽनुचारितस्य गानायोगाच्छुण्वाक्षिरयेव वक्तव्ये गान्युक्तभगवः</mark> वद्विषयप्राकृतसङ्घहार्थे लोके गीतानीत्युक्तम् । पौराणवैदिकसङ्ग्रहार्थय श्रादः। न च 'नृत्यगीतवादित्राणि न कुरुवीत्राचान्येन क्रियमाणानि दुर्दुं श्रोतुं गच्छेत्" इति कात्वायननिषेधविरोधः। तस्य "न हिंस्यात्" इति हिंसानिषेधवद् रागतः प्राप्तविषयःवात् । विधितः प्राप्तस्य निषेधे विकरूपापत्तेः। न च देवताविषयकं गानादि रागतः प्राप्तमिति चक्तं शक्यम्। तथा सति तद्विषयहिंसादेरपि तथात्वापनेः, किञ्च रतिहतुः विन गाने तड्छूवणे च प्रतिप्रसचोऽपि कात्यायनेनैवोकः। "कामं तु-गीतं गायति वैव गीते वा रमत इति श्रुतेः" इति । परमेश्वरगुणगाने च न रतिर्जायत इति सकलानुभवस्तिद्धम्। एतेन भगवद्गानाङ्गनुत्यवा दित्रयोरप्यानिषिद्धत्वं श्रेयम्। तथाहि। नृत्यवादित्रयोनिषेधो न तावः द्वानसम्बधिनोः, तयोगांनानिषेधेनैव सिद्धेः। न हि यद्धे बत् ताकि वेधे तत् प्राप्नोति, येन स्वातन्त्रयेण निविध्येत। तस्मात् स्वातः न्डवेण प्राप्तयोर्नुस्यवादित्रयोरेष निषेधः। एवञ्च गानाङ्गयोरनयोस्ति वेधे निषेधवत् तःप्रतिप्रसवे प्रतिप्रसव इति। वस्तुतस्तु भगवःसं-बन्धिनामेषां रागतः प्राप्त्यभावेन न निषेधविषयत्वम् । महावते "दिश्च दुन्दुभयो नद्दित' पत्न्य उपगायन्ति" इति विहितयोरिच दुन्दुभिनाद्तदुः वगानयोः, अत एव "ग्राम्बगीतं न शृणुयात्" इत्यत्र भगवहीतं तु शृणुः यादेवेत्युक्तं श्रीधरस्वामिभिः। श्रूयते च भगवत्सम्बन्धिनां नृत्यगीतवादिः त्राणां विधिलिकपुराणेऽम्बरीपमार्कण्डेयसंवादे ।

पुरा त्रेतायुगे कश्चित्कोशिको नाम वै द्विजः। अगायत हरिं तत्र लयतालसमोधितम्॥ इत्यादिना द्विजाधिकारेणाच्यायिकामगुकम्याम्बरीषं श्रत्रियं प्रत्युः

## पसंहतं मार्कण्डेयेन।

तस्मात्वया महाराज विष्णुक्षेत्रे विशेषतः ।
अर्चात्व्यं गाननृत्यादि वाद्योत्सवसमोधितम् ॥
कर्तव्यं विष्णुभक्तेहिं पुरुषेरानिशं नृप ।
श्रोतव्यक्ष त्वया नित्यं स्तोतव्योऽसी हरिस्त्वया ॥ इति ।
विष्णुक्षेत्रे ततो विद्वान् कारयेज्ञक्तिसंयुतः ।
गाननृत्यादिकं चैव विष्णुवाष्यानकथां तथा ॥
जातिस्मृतिक्ष मेधाञ्च परमोक्षतिमेव च ।
प्राप्नोति विष्णुक्षालोक्यं सत्यमतन्नराधिप ! ॥ इति ।

तत्रेवाजिमाध्याये-

ब्राह्मणो बासुदेवाख्या गायमानोऽनिद्यां तृप । हरेः सालोक्यमाप्नोति द्याने रुद्राधिको भवेत् ॥ अन्यथा नरकं गच्छेद् गायमानोऽन्यदेव हि ॥ इति ।

ततश्चेतद्वाक्यवद्यादिष कात्यायननिषेधो रागतः प्राप्तान्यगानिक

वयः। तथा—

श्रीमागतेऽपि —

उपगायन्गुणन्तृत्यन् कर्माण्यभिनयन्मम । मत्कथाः आवयञ् छुण्वनमुहूर्ते क्षणिको भवेत् ॥

रति विधिः श्रुतः।

बाराहेडपि-

गायग्मम यशो नित्यं भक्त्या परमया युतः। मत्त्रसादात् स शुद्धात्मा मम लोकाय गच्छति॥

[ अ० १३९ इले१० २८—२९ ]

गीयमानस्य गीतस्य यावदश्वरपङ्कयः। तावद्वर्षसहस्राणि इन्द्रलोके महीयते॥

[ अ० १३९ १ळी० २४ ]

तत्रैवोपाख्यानानते—[ अ० १३९ इस्रो० १०४— ११३ ]

एतत्ते कथितं देवि गायनस्य फर्सं महत् ।

यस्य गीतस्य शब्देन तदेत्संसारसागरम् ॥

वादित्रस्य प्रवक्ष्यामि तब्स्सृणुष्य वसुन्धरे ।

प्राप्तवान् मानुषो येन देवेभ्यः समतां(१) स्वयम् ॥

<sup>(</sup>१) सबलामिति वराहपुराणे पाठः । हिन्द विश्व १

श्रम्पातालप्रयोगेन सिन्नपातेन वा पुनः।
नवर्षसहस्राणि नवर्षशतानि च॥
कुवेरमवनं गत्वा मोदते वे यहच्छयः।
कुवेरमवनाद्धष्टः स्वच्छन्दगमनालयः॥
श्रम्पादितालसम्पातेमम लोकं स गच्छति।
नृत्यमानस्य वस्यामि तच्छृणुष्व वसुन्धरे॥
मानवो येन गच्छेनु छित्वा संसारबन्धनम्।
विश्वद्वषसहस्राणि विश्वद्वर्षशतानि च।
पुष्करद्वीपमासाय स्वछन्दगमनालयः।
फलम्प्राप्रोति सुश्रोणि! मम कर्मपरायणः।
कपवान् गुणवान् शूरः शीलवान् सत्पथे स्थितः॥
मद्भकश्रेष जायेत संसारपरिमोचितः॥ इति।

न चात्र विध्यमानः शङ्कवः। अन्यविधिशेष्यामानेन विधिक्वरूप नावर्यमानात् ।

बृहन्नारदीये-

देवतायतने यस्तु भक्तियुक्तः प्रमुख्यति ।
गीतानि गायत्यथं वा तत्फलं श्रणु भूपते ॥
गन्धवराजतां गानेर्नृत्यादुद्रगणेशताम् ।
प्राप्तोत्यष्टकुलेर्युक्त आकर्षं मोक्षमाग्मवेत् ॥ इति ।
तालादिकांस्यनिनदं कुर्वन्विष्णुगृहे नरः ।
यत्फलं लभते राजञ् ! छृणुष्व गदतो मम ॥
सर्वपापविनिर्मुको विमानशतसङ्कुलः ।
गीयमानश्च गन्धवैविष्णुना सह मोदते ॥ इति ।

पवश्च न म्लेन्छितवे म्लेन्छोह वा एव यदपशन्द इति प्राक्तिनिः विधोऽपि रागतः प्राप्तविषय एव, नतु भगवद्विषयप्राक्तिविषयः। तस्य रागतः प्राप्त्यभावात् । "तस्मात्केनाष्युपायेन मनः कृष्णे निषेशयेत्" इति येन केनाष्युपायेन जायमानभगवद्यानस्य निःश्रेयसोपयोगप्रतिः पादनाम्च भगवद्विषयप्राकृतस्यापि भगवद्यानहेतुत्वमनुभवसिद्धम् ।

स्तवेहच्चावचैः स्रोतैः पौराणैः प्राकृतैरपि । स्तुत्वा प्रसीद भगवान्निति वन्देत[दण्डवत् ॥ इत्यनेन स्पष्टं प्राकृतविधानाच्च । उक्तञ्च वृद्धैः—भगवति द्वेषादिः कर्तृणामपि वैद्यादीनां सद्गतिः सायुज्यादिहपा श्रूयते ।

वैरेण यं नृपतयः शिशुपालपौण्ड् शाल्वादयो गतिविलासविलोकनासैः। ध्यायन्त आकृतिधियः शयनासनादौ तरसाम्यमापुरजुरकाधियां पुनः किय् ॥ इति ।

सा च न द्वेषादेः फलम् , तस्य—

यस्तु नारायणं द्वेष्टि तं विद्याद्न्यरेतसम् ॥ न वे तत्र गमिष्यन्ति ये विषन्ति महेश्वरम्॥

इत्यादिना निषिद्धत्वात् ।किन्तु द्वेषादिजन्याऽऽनुषङ्गिकपरमे<del>द्वरा</del>ः जुस्मरणस्य फलम्। ततश्च द्वेषादिना परमेइवराजुस्मरणे सङ्गतिश्चत् भाषया भक्तयानुवादे तच्छूवणे च सद्वातिभवताति किं वक्तव्यमिति। किञ्च "कौमार आचरेद्धम्मान्" इति बाल्यमारभ्य श्रवणकीर्तनादि वि हितम्, "कोऽतिप्रयासोऽसुरबालका हरेः" इत्यादिना च तत्र प्रयासाः भाव उकः। न च तद्वयसां प्रयासमन्तरेण साधुशन्दशानं भवति । हर्यते च सर्वदेशेषु भाषया पुराणार्थकथनं तच्क्रवणञ्च शिष्टानाम्। ৰকপ্ৰ —

तद्वािग्वसर्गो जनताघसंप्रवो यस्मिन्प्रतिद्वलेष्कमबद्धवत्यपि। नामान्यनन्तस्य यशोऽङ्कितानि यच् ळुण्वन्ति गायन्ति गुणन्ति साधवः ॥ इति भवद्धवस्यपि=अपशब्दादियुक्तेऽपीति, उक्तम्।

तथा--

बन्दे नन्दवचर्खाणां पादरेणुमभीदणदाः। <mark>यासां हरिकथोद्गीतं पुनाति भुवनत्रयम् ॥ इति ।</mark>

तत् सिद्धं यथाकथंचिद् यतः कुतिश्चिद्धगवहुणनामभवणं निःश्चेयः

सहेतु।राति।

गुणकम्मनाम्नां क्वाचिन्नरपेश्यं अवणे श्रयते । निवृत्तत्वेवपगीयमानाञ्जवीषधाच्छ्रोत्रमनोऽभिरामात् ।

क उत्तमश्लोकगुणानुवादात् पुमान् विरुवेत विना पशुब्नात् ॥ इति । यस्त्तमञ्जोकगुणानुवाद्भ तमेव नित्यं श्रुणयादिति च

गुणानुवादश्रवणे ।

अथ कम्मां जुवाद अवणे —

कम्माणि कर्मकपणानि यद्त्तमस्य अ्यादमुष्य पद्योरनुवृत्तिमिच्छन्॥ इति । नामभवणे— न हि भगवश्वघटितमिदं त्यद्दर्शनान्तृणामखिलपापलयः(१)। यन्नामसकुच्छूबणात् पुरुकशकोपि विमुच्यते साक्षात्(२)॥ इति। नामान्यनन्तस्य यशोऽङ्कितानि यच्छूण्यन्तीति च।

काचिद् ह्योः समुख्यः श्रूयते ।

यद्याक्या भगवतः कथनीयोद्यक्सर्मणः। गुणकम्मांश्रयाः पुंभिः संसेध्यास्ता मुमुक्षुभिः॥ इति।

किचित्सर्वेषाम् -"जन्मानि कम्मोणि च यानि छोके गीतानि नामानि" इति ।
अतभ्य पूर्ववदत्रापि संभवश्समुखय इत्यास्तां तावत् ।

तद्यं सङ्घेपः— जातादरः कृष्णकथासु पुण्येगीता इमाः केन च नृत्यतापि । भाषानिबद्धाश्च युताश्च वाद्येः शृण्वन् विमुक्तो भवतीति सिद्धम् ॥ यत्पद्सरसिजयुगळं प्रभजति सिद्धिभवति समस्तापि । स्वगुणश्रवणमहिम्ना तुष्यत्वमुना हरिः कृपालुः सः ॥

# ॥ इति श्रीभक्तिप्रकाशे श्रवणनिर्णयः ॥ #

## अथ सङ्घीतनानिर्णयः ॥

सङ्कीर्तनं नाम भगवहुणकर्मनाम्नां स्वयमुख्वारणम् । अत्र ख प्रवृत्तिर्नानाविधशुभकर्मसाध्या ।

इदं हि पुंसस्तपसः श्रुतस्य स्विष्टस्य सुकस्य च बुद्धिदत्तयोः। अविच्युतोऽर्थः कविभिनिकपितो यहुत्तमञ्जोकगुणानुवर्णनम् ॥इति वचनात्।

इविद्विरक्तस्य मुक्त्युपयोगिभगवत्संकीर्तनाधिकारे— गृहेष्वाविद्यतां वापि पुलां कुशलकर्मणाम् ॥ मद्वान्तीयातयामानां न बन्धाय गृहा मताः ॥ इति । तथाग्नेये—

अनम्यगतयो मर्त्यां भोगिनोऽपि परन्तप !। बानवैराग्यरहिता ब्रह्मचर्यादिवर्जिताः ॥ सर्वधर्मेरिद्यता विष्णोर्नाममात्रैकजल्पकाः । सुखेन यां गति यान्ति न तां सर्वेऽपि धार्मिकाः॥ इति ।

<sup>(</sup>१) पापक्षय इति श्रीभागवते पाठः ।

<sup>(</sup>२) संसारादिति श्रीभागवते पाठः ।

सङ्गीतंनस्य सःवशुद्धिहेतुःवे—

न निष्कृतेरुद्तिर्वह्नस्वादिभिस्तथा विशुद्धत्यघवान् व्रतादिभिः । यथा हरेनिमपदैरुदाहतस्तदुत्तमदलोकगुणोपलम्भनम् ॥ इति । नातः परं कम्मानिबन्धकन्तनं मुमुक्षतां तीर्थपदानुकीर्तनात् । नयत्पुनः कर्मसु सञ्जते मनो रजस्तमोभ्यां कलितं ततोऽन्यथा ॥इति । पाद्मेऽपि ।

स्कृदुच्चारयेद् यस्तु नारायणमतिन्द्रतः । शुद्धान्तःकरणे। भृत्वा निर्वाणमधिगच्छति ॥ एवं शुद्धान्तः करणस्य कथाञ्चिञ्जातमाप पातकं सङ्कीर्तनेनैव नद्दयः ति । यथोकम्-

तस्माद्विमृह्य सुधियो भगवत्यनन्ते सर्वात्मना विद्धते खलु भावयोगम् । ते मे न दण्डमर्हन्त्यथ यद्यमीषां स्यात्पातकं तुद्धि हन्त्युरुगायवादः॥

सङ्घीर्तनाकरणे निन्दाऽपि श्र्यते--

जिहां खब्धापि यो विष्णुं कीर्तनीयं न कीर्तयेत् ॥ खब्धापि मोश्लानिःश्लेणीः स नारोहित दुर्मतिः ॥ इति । गां दुम्बदोह्यमस्तीं च भार्यो देहं पराधीनमस्प्रजाञ्च । विसं त्वतीर्थीकृतमङ्ग ! वाचं हीनां मया रक्षति दुःखदुःस्ती॥ इति च। अथ सङ्गीर्तन्स्य फल्मिकजनकत्वेऽपि—

इत्यं हरेभेगवतो किचरावतार वीर्याणि बाह्यचारितानि च शन्तमानि । अन्यत्र चेह च श्रुतानि गुणन्मजुष्यो मर्कि परां परमहंसगतौ स्रभेत ॥ इति ।

विरक्तिहेतुत्वे—

पतद्भातुरचित्तानां मात्राहपर्शेड्युवा मुद्दः।

भवसिन्धुप्छवा दृष्टो हरिचर्यानुवर्णनम्॥ इति ।

भगवन्मूर्तिहरूर्तिहेतुत्वे—

प्रगायतः स्ववीर्याणि तीर्थपादः व्रियश्रवाः । माहुत इव मे शीव्रं दर्शनं याति चेतिस ॥ इति । संसारनिवर्तकस्वे—

आपन्नः संस्थितं घोरां यन्नाम विवद्यो गुणन् । ततः सद्यो विमुच्येत यद्द विभिति स्वयं भयम् ॥ इति । कलेदाँपनिधे राजन्नास्ति होको महान् गुणः । वत्र सङ्गीर्तनेनैव मुक्तवन्धः परं मजेत् ॥ इति च । होने।

महादेवमहादेवमहादेवेति यो वदेत्। एकेनैव भवेन्मुक्तिर्द्धाभ्यां शम्भुर्ऋणी भवेत ॥ इति।

वृहसारदीये।

घोरे किलयुगे प्राप्त हरिनामपरायणाः। समस्ताघौघानिर्मुका यास्यन्ति परमां गतिम्॥ इति। अहो चित्रमहो चित्रमहो चित्रमिदं द्विजाः। हरिनाम्नि स्थिते लोकः संसारे वर्तते पुनः॥ इति च।

वाराहे।

सक्रदुच्चरितं येन हरिरित्यक्षरद्वयम् । बद्धः परिकरस्तेन मोक्षाय गमनं प्रति ॥ इति ।

भविष्ये ।

ब्राह्मणाः श्वात्रिया वैश्याः ख्रियः शुद्रान्त्यजाद्यः । यत्र तत्रानुकुर्वन्तो विष्णोनीमानुकीर्तनम् । सर्वपापविनिर्भुकास्तेऽपि यान्ति सनातनम् ॥ इति ।

वामनपुराणे।

ये कीर्तयन्ति वरदं वरपद्मनाभं शक्काञ्जवकशरचापगदासिहस्तम् । पद्माळयावदनपङ्कजषद्पदाख्यं नूनं प्रयान्ति सदनं मधुग्रातिनस्ते ॥ इति ।

विणुषम्मे । गोविन्देति समुद्यार्थ पदं क्षपितकस्मवः । क्षत्रबन्धुर्विनद्यासम् गोविन्द्रवसुपेथिवान् ॥ इति ।

मुकिहेतुत्वश्च शानद्वारा—

यदीव्छिसि परं बानं बानाव्य परमं पद्म् ॥

इति गरुड्वचनात ,

नामसंकीर्तनादेव तारकं ब्रह्म दश्यते ।

इति च्यवनस्मृतेश्च । सेयमन्तःकरणशुद्धिमारस्य मुक्तिपर्यन्ता प्रः णालिका मुखत प्रवोका—

मास्च-

विष्णोनिमेव पुंसः श्वमलमपनुदरपुण्यमुत्पाद्यवा ब्रह्मादिस्थानभोगाद्विरतिमथ गुरुश्रीपदद्वन्द्वभक्तिम् । तत्त्वज्ञानञ्ज विष्णोरिह मृतिजननम्रान्तिवीजं च दग्ध्वा संपूर्णानन्दवीचे महाति च पुरुषे स्थापयित्वा निवृत्तम् ॥ इति । अत्र पुण्यश्वन्तेन सत्वगता अगवन्मूर्सिस्कूर्तियोग्यतोका। भक्तिश्चन्तेन वातुरागरूपा फलभक्तिः। उत्पादयवेति चकारान्मूर्तिस्कूर्तिः। अध्यास्मिविचारस्येव अगवन्नाम्नो नापेक्षितसत्वशुद्धयर्थं स्वान्यकर्मापक्षा, नापि अनुप्राह्मप्रमाणान्तरापेक्षा, किन्तु स्वयमेव शोधकं ज्ञानकरणं तादित्याः श्चित्वकारः। रामकृष्णादिशब्दा हि नित्यमभ्यस्यमानाः शक्त्या सगुः व्यापेनवकारः। रामकृष्णादिशब्दा हि नित्यमभ्यस्यमानाः शक्त्या सगुः व्यापेनवकारः।

रमन्ते योगिनो नित्यं नित्यानन्दे परात्मिन । इतिरामपदेनासौ परं ब्रह्मामिधीयते ॥ इति । कृषिभूषाचकः शब्दो णश्च निर्वृत्तिवाचकः । तयोरैक्यं परं ब्रह्म कृष्ण इस्यमिधीयते ॥

इत्येषमनविद्यन्नं ब्रह्म बोधयन्तस्तद्विषयां बीजभूतामविद्यां निवर्तः यन्तोऽखिलं तत्कार्यभ्रमं निवर्तयन्ति । वाराणस्यां मृतस्य पुंस इव मगवनमहेश्वरोदितो रामशब्दः । यथोक्तं-

वाराहे—

पेयंपेयं श्रवणपुरक्षेरामनामामिधानं ध्येयंध्येयं मनसि सततं तारकब्रह्मरूपम् ॥ जनपञ्जनम् प्रकृतिविकृतौ प्राणिनां कर्णमुळे वीथींवीथीमटित जटिङः कोऽपि काशीनिवासी ॥ इति ।

न च रामशब्दस्य पदत्वाःकथमञ्चानिवर्त्तकप्रमितिजनकःविमिति
वाच्यम् । त्वं रामोऽसीःयेवं भगवदुक्तरामशब्दस्य तज्जनकःवोषपत्तेः ।
तचैवं पूर्वोक्तान्तःकरणकरणःविदिरोधः । यो हि रामरामेत्येवं भगवज्ञाः
येव यावदन्तिमसाक्षात्कारं सङ्कोर्त्तयति तं प्रति सन्तुष्टभगवता त्वमेव
रामोऽसीःयेवं उपिद्दयमानस्य तस्येव करणःवोषपत्तेः । यस्तु श्रवणादिः
भक्तिमात्ररासिकस्तिच्चते भगवान्स्वयमाविभवतीति तादशाधिकारिः
ण प्रति चित्तस्येव करणःविमात्यविरोधः । अत एव "मिव्चता मद्गतः
प्राणा" दृःयनेकभक्यधिकारेण "नाशयान्यात्मभावस्य" दृःयेवोक्तम् ।
तिस्सद्यमुक्तप्रणालिकया सङ्कोर्तस्य न मुक्तिहेतुन्नानहेतुःवम् । श्रूयते च

"तमु स्तोतारः पूर्वं यथाविद ऋतस्य गर्भ जनुषा पिपर्चन । आः स्य जानन्तो नाम चिद् विवक्तन महस्ते विष्णोसुमति भजामहे" इति ।

अस्यार्थः कैश्चिद्वमुक्तः । तमु=प्रसिद्धं । श्वत्यादिषु पूर्वमन्त्रे च [तमु इति प्रसिद्ध ] इत्यर्थको निपातः । जनममरणादिसंसारसंत प्तानां कोमलामन्त्रणार्थ इत्यन्ये । स्तोतारः=स्तुध्वम् , गुणसङ्कार्तनं कुरु-ध्वमित्यर्थः । ननु बन्नाचनुष्टाने प्रवर्तन्ते, भगवहुणसंकीर्तने तु लक्कन्ते, अत आह । पूर्णम्=पूर्वजामित्यर्थः । न हि स्वपूर्वजस्तवने छङ्जोः चितेति भावः । ऋतस्य=वेदान्तवाक्यस्य । गर्भ=प्रातिपाद्यं । जनुषा विपर्तनेति जन्म पूर्यतामितिवक्तव्यं (१)विपरीतानिर्देशस्ङ्गान्दसः । पवञ्च स्तुतेः जन्मसमाप्तिः फलमुक्तं भवति ।

अन्ये त्वेषमाहुः। ऋतस्य=कर्मफलस्य "ऋतं पिबन्ता"वितिमन्त्रे
ऋत्याद्द्य तथा दयाख्यातत्वात्। गर्मे कारणभृतं भ्रान्तिज्ञानम्। जनुषा=
जनकेनाज्ञानेन, सहार्थे तृतीया। पिपर्तन=पूर्यत समापयतेत्यर्थः।
एवश्च सकार्याज्ञाननिवृत्तिः फलमुक्तं भवतीति। इतिकर्तद्यताकाङ्काः
यामाह् । यथाविदेति । गुणादीनामानन्त्येऽपि द्वमतिपरिणामाधाधि वैद्धिः
कैः पौराणैः संस्कृतैः प्राकृतेर्वा यथाकथिश्चत्संकिर्त्तनिष्पाद्दनमेबेति
कर्तद्यता, द्विहोमेदिवव [पू०मी०अ० ८ पा० ४ अधि० ४] तत्संम्पाद्दनः
मिति भाषः । स्तुत्यसम्भवं जानन्तो यूयमस्य परमात्मनो नामचित् 
नामापि विवक्तन=वद्तेति।

अन्ये तु बानम्त= दित द्वानस्यावान्तरब्यापारत्वसूचनम् । अस्य=िः ब्लोः, नाम,आ=ईषद्, विवक्तन=वक्त, बदतेति यावत् । चिदित्यब्ययं भगवः हुणसङ्कीर्तनात् तत्तहुणद्वानसापेक्षान्नामसङ्कीर्तनस्याव्यायाससाध्यत्वं प्रतिपादयति, कळं तु मध्यमणिन्यायेनोभयत्र सम्बध्यत दृत्याद्वः ।

प्वं प्रानुपिद्य श्रुतयः स्वयमुचुः। एते भजनतु वा, मा वा, वर्षे तु ते=तव। महः=प्रकाशात्मकं स्वरूपम्। हेविष्णो सुमित=शुद्धश्वानात्मकं भजामहे=सेवामह इति।

अन्ये त्वेवमाद्यः । श्रुतिह्मयविधस्य सङ्कार्त्तनस्य फलान्तरं सुचयः न्तीति हपदेश्यान् पुरुषान्त्रति वृते । महः=प्रकाशारमकम् । ते=स्वाम् । स्वाति हपतेश्यान् पुरुषान्त्रति वृते । महः=प्रकाशारमकम् । ते=स्वाम् । सुमिति=शुद्धमितम् । भजामहे । विष्णो इति सम्बोधनम्, त इरयेकवचनः श्रु सङ्कार्तनकर्तृणां विष्णुसायुज्याभित्रायेण । सन्यथा पादत्रयेण पुरुषः सम्बोधनमन्त्यपादेन तु विष्णोः सम्बोधनमित्यसंवन्धं स्यात् । भजामहे इति बहुवचनमितरलोकसाहित्याभित्रायेण । एवं चाहङ्कहोपासनयेव भगवन्नामगुणसङ्कीतिनाभ्यां भगवरसायुज्यं भवतीत्युक्तं भवति ।

तथा च नानापुराणादिवाक्यसङ्ग्रहकरनाममाहात्म्यग्रन्थे--पातबरुवंहितायाम्--

नृहरे इति यो नित्यं कीर्तयेष्छुस्वुद्धिमान्। विमुक्तः सर्वपापेम्यो हरि सायुष्यमृष्ठति॥ इति

<sup>(</sup>१) करणस्वनिर्देश इत्यर्थः।

वात्स्यायनसंहितायाम् —

गोञ्गः सुरापो नियतं हरिरित्यसक्तद्वत् । पनसः स विमुक्तात्मा हरेः सायुज्यमाप्नुयात् ॥ इति ।

शातातपसंहितायाम्—

नाम्नां मे किल कीर्चनात्मयि नरः सायुज्यमायात्यहो । इति । एवञ्चोकमन्त्रेणापि ज्ञानोद्देशेन सङ्कीर्चनविधानात्सिद्धं तस्य तद्धेः

त्त्वम् ।

ननु "देवाँ आयाभियं जते ददाति" इतिवद्स्य मन्त्रत्वाज विधायः करवम्, ब्राह्मणगतस्यैवाख्यातस्य विधायकत्वादिति चेन्न । "यस्योग्मयं हिविराचिमाच्छेत्" इत्यस्य सत्यि ब्राह्मणगतत्वेऽविधायकत्वात्, "वसन्ताय किपञ्चलालस्रेत" इति सत्यिप मन्त्रत्वे विधायकत्वस्या चार्येष्ठकत्वाञ्च(१) अत्रश्च न ब्राह्मणगतत्वमन्त्रगतत्वे विधायकत्वाविः धायकत्वयोः प्रयोजके, किन्त्वपूर्वार्थत्वप्राप्तार्थत्वे । अत एव सत्स्विप विधिसान्निधानहिक्चद् संयोगवर्तमानापदेशेषु, अपूर्वार्थत्वाद्विधित्वमुक्तम्, "उपि हि देवेश्यो धारयित" इत्यत्र "विधिसतुधारणऽपूर्वत्वात्" [पूर्वे मी०अ० ३ पा० ४ सूर्वे १ हति । सङ्कार्तनस्य च मुक्तिहेतुता न प्रमाण्यान्तरसिद्धति युक्तमस्य विधित्वम् । नचेवमस्य चाक्यस्य सङ्कोर्चन विधायकत्वे न स्मारकत्वम् , स्मारकत्वे वा न विधायकत्वम् , कः स्माद्धिधायकत्वस्मारकत्वयोविरोधादिति वाच्यम् । "क्रमेण चा निः वस्येत क्रस्वेकत्वे तद्धणत्वात्" [पूर्वे मीव अ० ५ पा० १ सूर्वे ४] इत्यन्न विधीनामपि स्मारकत्वस्याचार्थेष्ठक्तत्वात् । विधानस्मरणयोः कालभेदेन विरोधामावाञ्च ।

उक्तञ्च−

विधिराक्तिने मन्त्रस्य नियोगनापनीयते । स्वतो विधास्यति द्येष नियोगात्स्मारयिष्यति ॥

[ तन्त्रवार्तिक० अ० २ पा० २ सू० ३० ] इति ।

न च वाक्ये[न] इष्टार्था च्छावाक शस्त्रे विनियुक्त स्यास्य मन्त्रस्य कथं स्वार्थविवस्रोति शङ्क्यम् । ब्रह्मयञ्च पारायणादौ विनियुक्त स्यापि स्वाध्याः यस्यार्थविवस्रावदुपपत्तेः । किञ्च अन्यपराद्यस्माद्वाक्यात्सङ्कीर्त्तनस्य पुरुषार्थहेतुता तावः प्रतीयते । ज्ञानञ्च स्वतः प्रमाणम् । न चात्र विष्रः

<sup>(</sup>१) स्पष्टं चेदं भीमां साद्वितीयाध्यायद्वितीयपादगतपष्ठसप्तमयोर्भन्त्राविषायकत्वः मन्त्रनिर्वचनाधिकरणयोः।

ळम्भकादिवाक्यवदप्रामाण्यराङ्का, अपौरुषेयत्वात् । न च "यजमानः प्र-स्तरः" इतिवःप्रमाणान्तविरोधः, येन स्वार्थपरित्यागेन गौणताश्रियत । नापि "वायुर्वे क्षेपिष्टा देवता" इतिवद् चुवादत्वम् , संवादिष्रमाणाः भावात्। न च यत्परः शब्दस्तस्यैवार्थस्य तःप्रमाणकःवम् ; अस्य च मन्त्रस्यान्यपरत्वे कथं सङ्कीर्त्तनश्रेयःसाधनतायास्तरप्रमाणकत्वमिति शङ्यम् । प्रत्यक्षानुमानादिजन्यज्ञानस्येव शाब्द्धानस्यापि साधकप्रः माणभावमात्रेण प्रामाण्योपपचौ तात्पर्थस्यापि तत्प्रयोजकत्यकरूपने गौरचात्। विशिष्टविधेविंदेषणांद्ये तात्पर्याभाषेऽपि तजावानस्य तदंशे प्रमाश्वाश्रयणाख । कारिएताविशेषणाविधरेव विशेषणे तास्पः र्थोडच विशिष्टविधेस्तत्र तात्पर्याभावः । न च श्रुतवाक्यस्य विशेषण परस्वामावे कथं विशिष्टपरस्वमिति वाच्यम् । विशेषणविधित्वाभावेऽपि बिशिष्टाविधित्ववद्पपचेः। किञ्चलोकेऽपि न तात्पर्यज्ञानं शाब्द्धः मामात्रोपयोगि, तदन्तरेणापि शाब्दप्रमादर्शनात्(१)। किन्तु कान्निदः सम्मावनानिवृत्त्यर्थमपेश्यते । सा चापौरुषेयत्वादिना सिद्धेति कि ता-त्वर्येण। तस्मात्सिद्धमेतद्वाक्यवळाद्पि सङ्कीर्तनस्य मुक्तिहेतुज्ञानजः नकत्वाभिति।

तिद्दं सङ्कीर्तनं संयोगपृथक्तन्यायेन [ पू० मी० अ० ४ पा० ३

अधि॰ ३ सु॰ ५ ] यद्यध्यानार्चनफलेऽपि विहितम्।

बैंडणवे बृहनारादीय च-

ध्यायन्कृते यजन्यक्षेस्रोतायां द्वापरेऽर्चयन्। यदाप्नोति तदाप्नोति कस्रो सङ्कीर्स्य केशवम् ॥ इति ।

तथा— श्रीभागवते गारुडे च ।

कृते यद्धायतो विष्णुं त्रेतायां यजतो मस्तः । द्वापरे परिचय्यायां कलौ तद्धारिकीर्त्तनात्॥ इति ।

अत्र न तावद्धानादयस्तदङ्गत्वेन कृतादयो वा विधेयाः। अनेकविधाने वाक्यभेदप्रसङ्गात्, "यदाप्नोति तदाप्नोतित्यस्याऽऽनर्थक्वप्रसङ्गाञ्च। ध्यानादीनां यच्छुब्दोपवन्धेन कीर्त्तनस्य तच्छब्देन निर्देशायोगाच्च। अत एव "वार्त्रघ्नी पूर्णमासेऽनूच्येत वृधन्वती अमावास्यायाम्" इतिवत् [पू० मी० अ० ३ पा० १ अधि० १३ सु० २३] ध्यानादीनां कृतादिषु व्यवस्थापि न विधेया। तद्विधी हि कृते ध्वायेत्, यजेत्

<sup>(</sup>१) अन्युत्पन्नोचरितवाक्यक्षानाद् न्युत्पन्नस्य विनेव वक्त्रृतात्पर्यक्षानं शाब्दप्रमि स्यम्पतिरिति भावः ।

त्रेतायामित्येव स्यात्, न तु यदाप्रोति तदाप्रोतीति सङ्कीर्तनस्य ध्यानादिभिः फलेक्यं निर्दिश्येत । छते ध्यायदिति व्यवस्थाश्रयणे युगान्तरे तदभावप्रसङ्घाटच । वार्षध्य्योदिवामावास्यायाम् । न च युगान्तरे यन्महता प्रयासेन साध्यते तद्त्रात्यव्पेनेत्येवं किष्ठप्रशंसेयमिति वाच्यम् । किलकालस्यानचुष्ठेयत्वेन प्रवृत्यविषयत्वात्स्तुतिवैयथ्यात् । न च तत्र कियान्तरं विधातुमियं तत्स्तुतिरिति वाच्यम् । एतत्समिपे कियान्तरविधरमावात् । नापि तत्सम्बन्धितया कीर्त्तंनं विधातुम् । किर्चनं फलान्तराश्रवणेन तद्पेक्षितफलसमर्पणोपपत्तौ स्तुतिपरत्वायोगात्। न च किर्तनाश्रितः कालः फलोहेशेन विधायत इति वाच्यम् । किर्तनस्य फलान्तरसम्बन्धितया पूर्वं विधानामावेनाश्रयत्वावुवादाः योगात् । अथ—

मन्त्रतस्तन्त्रतारेखद्रं देशकालाईवस्तुतः । लर्चे करोति निरिछद्रं नामसङ्गीर्तनं तव ॥

"यस्य स्मृत्या" स्त्यादिवाक्यपर्वाली चनया करवङ्गस्य सङ्घीतनस्य स्तुतिरियमिति नैतरपुरुवार्थमिति चेत् । न । "सर्वार्थशिक्युक्तस्य देव विक्य चिक्रण" द्रत्यादिना पुरुवार्थत्वस्याद्यवगमात् । तद्धमयविधः स्यापि "ध्यायन्क्रत" द्रत्यादिना स्तुतिरिति चेत्र । तरसपीपे यागामाने वेन तरस्तुतित्वायोगात् । यथोक्तं, "विधिना त्वेकवाक्यत्वात् स्तुर्यर्थेन विधीनां स्युः" दिते । [ पू० मी० अ०१ पा० २ सू० ७ ] नाप्यनुवादः मात्रम् । कस्यचिद्धिः सपीपे यागामावेन केवलानुवादत्वे आनर्थः स्यात् । तस्माद्त्र ध्यानादिफलोहेशेन सङ्कीतंनं विधीयते । न चानेकः फलेहेशेन सङ्कीतंनविधानेऽपि वाक्यमेदः स्यादिति शक्त्यम् । "स्वः वंभ्यः कामेभ्यो दर्शपूर्णमास्ता" इतिवत् "तदामोति" इत्यकेन तच्छव्देनानेकेषामुपादानाद्याक्यमेदामावात् । न चेवं तदामोतिर्यतावत्वेव फलेविशेषसमप्णाद् "ध्यावन्कते" द्रत्यादि यदामोतिर्यन्तमनर्थकं स्यादिति वाच्यम् । वेश्वदेव्यामिक्षेत्यत्रामिक्षाश्चाव्दस्य वैद्वदेविशव्दापेक्षितिविशेष्वमर्पक्तिः वाच्यम् । वेश्वदेव्यामिक्षेत्यत्रामिक्षाश्चव्दस्य वैद्वदेविशव्दापेक्षितिविशेष्वमर्पक्तिः वाच्यम् । वेश्वदेव्यामिक्षेत्यत्रामिक्षाश्चव्दस्य वैद्वदेविश्वव्दापेक्षितिविशेष्वमर्पक्तिवार्थवात्वात् ।

यथाडुः—

आमिक्षां देवतायुक्तां वद्त्येवेष तद्धितः। आमिक्षापद्सान्निध्यात्तस्यैव विषयार्पणम्॥ इति।

न च काळिकाळविघाननिमित्तो वाक्यभेदः। तिद्विशिष्टकीर्त्तनिव-घानात्।

अयं वाक्बार्थः। तत्त्रज्ञुगे ध्यानादिभिर्यद्वाप्यते तत्कलावज्ञाष्टितेन

कीर्चनेन भावयेदिति । एवं वकव्ये सङ्कीर्यिति निर्देशो दर्विहोमन्यायेन सङ्कीर्चनसम्पादनमेवेतिकर्चन्यता नान्येति स्चनार्थः। तासिद्धं ध्या-नादिफले सङ्कीर्चनं विधीयत इति ।

तथा तत्तत्कार्यविद्येषसाधनत्वेन तत्तत्रामसङ्गीर्त्तनमुक्तं हेमाद्रौ-

मार्कण्डेयवाक्ये-

क्रमें बराहं मात्स्यं वा जलसन्तरणे स्मरेत। भाजिष्णुमश्चिजनने जपेन्नाम त्वतन्द्रितः॥ बङ्गामाभिमुखो गच्छन् संस्मरेदपराजितम्। केशवं पुण्डरीकः श्रं पुष्कराश्चं तथा जपेत्॥ नेत्रबाधासु सर्वासु ह्वीकेशं तथैव च। अच्युतं चामृतं चैव जपेदौषधकम्मीण ॥ गुरुडच्बजानुस्मरणादापदो मुच्यते नरः। ज्वरदुष्टशिरोरोगविषवीर्यञ्च शास्यति॥ ग्रहनक्षत्रपीडासु देहवाघाटषीषु च। दस्युवैरिनिरोधेषु व्याव्यसिद्दादिसंकटे॥ अन्धकारे तथातीव नरसिंहति कीतेयत । नारायणं शार्ङ्गघरं श्रीघरं पुरुषोत्तमम्॥ वामनं खड्गिनश्चेष दुःस्वप्नादिषु संस्मरेत्। वाग्नदाहे समुत्पन्ने संस्मरेज्ञलशायिनम् ॥ वलभद्रश्व युद्धार्थी कृष्यारम्भे हलायुधम्। उत्तारणं वणिज्यार्थी श्रीशमम्युद्ये तथा॥ जगतो मङ्गलं विष्णुं माङ्गल्येषु प्रकीतेयेत्। उत्तिष्ठन्कीर्तयेद्धिण्णुं प्रस्वप्ने माधवं नरः॥ मोजने चैव गोविन्दं सर्वत्र मधुस्द्नम्। नारायणं सर्वकाळं श्रुतप्रस्स्वितादिषु ॥ स्नाने देवार्चने होमे प्रणिपाते प्रदक्षिणे। कीर्चयेद्वासुदेवञ्च अनुकेष्वापि बाद्वम् ॥ कार्यारम्भे तथा राजन यथेष्टं नाम किर्तियेत् ।

सर्वाणि नामानि हि तस्य राजन् सर्वार्थसिद्ध्वा तु भवन्ति पुंसः।
तस्माचथेष्टं सळु देवनाम सर्वेषु कार्येषु जपेसु भक्त्या॥ इति।
अत्र जळप्रतरणादिषु तस्त्रामसङ्कर्त्तिनस्य तिन्नित्रिसिख्यादिकमेव
प्रयोजनं स्पष्टमवसीयते। भोजनादिषु तु विषयसम्बन्धकृततत्प्रवणः
तानिरासेन भगवत्प्रवणता सङ्कीर्तनस्य प्रयोजनस् ।

यथोकं—
कियासु यस्त्वसरणारिवन्दयोराविष्टिचित्तो न भवाय कर्वते ॥ इति ।
नामसङ्कीर्त्तनाद्याविष्टिचित्तत्वमनुभवसिद्धम् ।
अथ सङ्कीर्त्तनस्य पापक्षयसाधनत्वे नानापुराणवाक्यानि लिख्यन्ते—
श्रीभागवते—

स्तेनः सुरापो मित्रधुग् ब्रह्महा गुरुतहपगः। स्त्रीराजापितृगोहन्ता ये च पातिकनोऽपरे॥ सर्वेषामप्यघवतामिदमेव सुनिष्कृतम्। नामध्याहरणं विष्णोर्थतस्तद्विषया मितः॥ इति।

यतः=नामोद्यारणात् भगवतस्तद्विषया नामोच्चारकपुरुषविषया प्रदीयोऽयमिति मतिभवति । यद्वा तद्विषया विष्णुविषया नामोद्यारियतुः। यद्यक्षरं नाम गिरेरितं नृणां सक्तत्रसङ्गाद्यमाशु हन्ति तत् ।

इति च। पादुमे।

यस्तु सङ्कीर्चयेषित्यं नारायणमनामयम्। स पृतो नात्र सन्देहो महापातकसङ्कटात् ॥ यत्र तत्र स्थितो बापि कृष्णकृष्णिति कीर्चयत् । सर्वपापविद्युद्धारमा स गच्छेरपरमां गतिम् ॥ इति ।

वैष्णवे -

यन्नाम कीर्तितं भक्त्वा विलायनमनुत्तमम् । मैत्रेयारोषपापानां घातुनामिन पानकः ॥ इति ।

बृहकारदीये।

घोरे किलयुगे प्राप्त हरिनामपरायणाः। समस्ताघौषनिर्भुका बास्यन्ति परमां गतिम् ॥ इति ।

आभेयपुराणे।

न भयं यमद्तानां न भयं रौरवादिकात्। न भयं प्रेतराजस्य गोविन्देति च जल्पताम्॥ इति।

ब्रह्मनेवर्ते । इनन्ब्राह्मणमत्यन्तं कामतो वा सुरां पिबन्।

कृष्णकृष्णत्यहोरात्रं सङ्कीत्यं श्रुचितामियात् ॥ इति ।

वाराहे।

अभस्यभक्षणात्पापमगम्यगमनाच्च यत् । नद्यते नात्र सन्देहो गोविन्दस्य च कीर्त्तनात् ॥ स्वर्णस्तेषं सुरापानं गुरुदाराभिमर्शनम् । गोविन्दकीर्त्तनात्सद्यः पापं याति महामुने ॥ ताविष्ठिति देहेऽस्मिन्किळिकस्मषसम्भवः। गोविन्दकीर्तनं यावत् कुरुते मानवा नहि॥ इति।

कोर्मे । गोविन्देति खदा मत्त्वा येन गीतं महात्मना । सहस्राचेन मुख्येत पापानु गुरुतद्वपगात् ॥ इति ।

मास्ये। परदाररता वापि परापकृतिकारकः। विशुद्धो मुक्तिमामोति कृष्णनामानुकीर्चनात्॥

गारुड़े। गुरुद्दाराभिगमने स्वजनाभिगमेऽपि यत्। तत्पापं याति गोविन्दगोविन्देति च कीर्चनात्॥ इति। ब्रह्माण्डे—

महापातकयुक्तोऽपि कीर्चयन्नानिशं हरिम् । युद्धान्तःकरणो भूत्वा जायते पङ्किपावनः ॥ इति ।

षृद्धारिषद्धे । गोविन्देति वदञ्जन्तुः प्रत्यहं नियतेन्द्रियः । सर्वपापविनिर्मुक्तः सुरवद्गासते नरः ॥ इति ।

आदित्यपुराणे । हरेः सङ्कीर्त्तनं पुण्यं महापातकनारानम् । इति ।

वायुपुराणे । नमो नारायणायेति यस्तु कीर्त्तयते मुदा । गुरुतरूपदातेनापि धचस्तेन प्रमुख्यते ॥ इति ।

निद्पुराणे। सर्वदा सर्वकालेषु ये तु कुर्वन्ति पातकम्। नाम सङ्कीर्त्तनं कृत्वा यान्ति विष्णोः परं पद्म्॥ इति। हरिवंशे।

श्यनादुरिथतो बस्तु कीर्तयेन्मघुस्दनम् । कीर्चनात्तस्य पापानि विळयं यान्त्यशेषतः ॥ इति । प्रमासपुराणे ।

नाम्नां मुख्यतरं नाम छ॰णाख्यं यत्परन्तप !। प्रायश्चित्तमद्येषाणां पापानां मोचकं परम्॥ इति । इतिहासोतमे

स्वप्नेऽपि नामस्मृतिरादियुंसः क्षयं करोत्याहितपापराचेः। इति । भविष्योत्तरे ।

> कोटिपापानि सन्त्येव स्वरूपानि च बहूनि च। न तानि भूयो बाधन्ते हरिनामानुकीर्त्तनात्॥ इति।

नजु मन्त्रार्थवादानां प्रमाणान्तराविरोधे सति न स्वार्थे प्रामाण्यम् । "धूम प्वाग्नेदिंवा दृडशे नार्चिः" "यजमानः प्रस्तर" इत्यादी तथा द्रश्चेनात् । पौराणानां चेषामर्थवादानामस्ति स्मार्तप्रायश्चित्तविरोधः, मन्वादिस्मार्तविधयो हि स्वार्थतात्पर्योपेता गुरुतरवयत्वसाध्यानि द्वाः दश्चावार्षिकादीनि तत्तद्दोषनिर्दरणाय विद्धाति, अल्पप्रयत्तसाध्यस्य च संकीर्चनस्य पापक्षयहेतुरवे तत्रैव सर्वेषां प्रवृत्तौ स्मार्तविधीनां प्रवर्तः करवं व्याहन्येत प्रवर्र्यपुरुषाभावात्। अतश्चान्यानर्थक्यन्यायेनाहित तद्विरोधः, विरोधे च नेषां पौराणार्थवादानां स्वार्थे प्रामाण्यामिति कथः श्चिद्धजनीयदेवतास्तावकःवमाश्रयणीयम् , सर्वेषां पुराणानां भजनीयः देवताप्रतिपादने तारपर्यात । न च प्रवत्या ज्ञानान्नयने तज्जनकरवेन प॰ दानां कार्यान्वित एव स्वार्थे शाक्तित्रहार्थ[न]सिद्धार्थपरत्वं पुराणानामि-ति वाच्यम् । पुत्रस्ते जात इति वाक्यश्रवणानन्तरं दृश्यमानमुखिनः कासादिना हर्षतद्धतुज्ञानयोरुन्नयने तज्जनकत्वेन सिद्धेऽप्यर्थे राक्तिय-हसम्भवात् । यद्यपि च "धम्मः प्रोज्झितकैतबोऽत्र परमो" 'धर्मे चार्थे च कामे च" इत्यादिधर्मप्रतिपादकःवोक्तस्तत्र तत्र धर्मप्रतिपादनस्य देवताप्रतिपादनवदुपलम्भाडच वेदस्येव भेदेन पुराणानामपि देवतायां धर्मे चास्ति तारपर्यम्। तथाप्युदाहतवाक्यानां स्मार्तविधिविरोधेन स्वार्धप्रामाण्यासम्भवात् स्तावकत्वमेवाश्रयणीयामिति न संकीर्त्तनस्य पापक्षयहेतुता । प्रमाणाभावात्। अथ विधिसिद्धमेव संकीर्तनस्य पापः <mark>क्षयहेतुत्वमित्युच्येत । तन्न । "पापक्षयकामः संकीर्चयेत्" इति विरूपष्ट</mark>ं विद्ध्यदर्शनात् । स्मार्तविधिविरोधे कल्पनाया अयोगाच्च । यद्यपि च कश्चिद्विधिरुदाहियेत । तथापि तद्विहितस्य संकीर्त्तनस्य द्वाद्शाब्दादेश्च विकल्पन्यवस्थासमुदचयान्यतराश्रयणेन पापश्चयहेतुःवं वाच्यम् , उमः योरपि श्रुतिमुळत्वेन प्रामाण्यावश्यंभावात् । तत्र न तावद्विकल्पः। पापक्षये नित्यवच्छ्वणबाधेन शब्दस्वरसभङ्गप्रसङ्गात् । नापि देशवि-दोषणाधिकारिविदोषेण वा व्यवस्था, खामान्यतः प्रवृत्तज्ञव्दस्य विदो-षळक्षणायां स्वारस्यभङ्गादेव । अतः समुच्चयो युक्तः । न च तत्रापि नैः रपेक्ष्यं प्रत्येकवाक्यावगतं भज्येतेति राङ्कयम्। साधनान्तराभावापरपर्याः यस्य नैरपेक्ष्यस्यादाब्दार्धत्वात्। संकीत्तेनादिसाधनतामात्रस्य तदर्शत्वात। उभयप्रतिपादने वाक्यभेदात । स च समुच्चयः सङ्कीर्त्तनस्य स्मार्तप्राः यश्चित्तं प्रत्यङ्गत्वेन न तु दर्शादिवत्समप्राधान्येन, नापि प्रायश्चित्तः स्य तद्कृत्वेन । "मन्त्रतस्तन्त्रत" इत्याद्यक्तपुराणवाक्येम्य एव संकीः त्तिनस्य सकलकर्माङ्गत्वावगमेन द्वाद्याव्दादि प्रत्यपि, अङ्गत्वावर्यमाः

वात् । श्रूयते च विदेषतोऽपि तस्ङ्गत्वम् । श्रीभागवते,

प्रायभिचानि चीर्णानि नारायणपराङ्मुखम् । न निष्पुनन्ति राजेन्द्र ! सुराकुम्भमिवापगाः ॥ इति ।

अत्र च नारायणपराङ्मुखं न निष्पुनन्तीत्युक्तया पुनतां तेषां नार् रायणपरायणत्वमङ्गमुकं भवति । तत्परायणत्वज्ञच तद्भजनमेवेति भजग् नविशेषस्य संकीर्चनस्य सिद्धं स्मातंत्रायश्चित्ताङ्गत्वम् । एवञ्च संकीर् तंनं प्रति पापश्चयस्य फलत्वनिर्देशोऽप्युपपर्यते । अङ्गानां प्रधानफले नेव फलवत्त्वात् । नापि गुरुतरप्रयत्नसाध्यस्मातंत्रायश्चित्तानर्थक्यम् । संकीर्चनमात्रण फलाजननात् । तत्सिद्धं संकीर्चनस्य न स्वातन्त्रयेण पान् पक्षयहेत्त्वमिति ।

अत्रोच्यते ।

उक्तं तावच् "श्रावयेच्चतुरो वर्णान्" "वृराणं न्यायमीमांसाद्यः ववुराणाद्यैर्वेदार्थमुपनृहयत'' हत्यादिवाक्येस्यः पुराणप्रामाण्यम्। शिष्टरत्यन्तमाहतत्वाच्च तदास्थयम् , तत्कत्तारश्च व्याखादयोऽत्यन्तं विश्वसनीयाः, अतः स्मृतिवदेव प्रत्यक्षश्रुतिमुल्यवमेषामाश्रयणीयम् , नत्वप्रामाण्यम्। न चायमस्ति नियमः, एवंकामग्रञ्दयुक्ताल्लिङ्गाद्यपेतादेव वाक्यात्साध्यसाधनसम्बन्धावगतिरिति। "तरित ब्रह्महत्यां योऽच्यमे धन यजते, पतावता हैनला मुक्तो भवति नैशमेनो व्यपोहति" इत्यादी तद्भावेऽपि तद्वगतेः । "पूषा प्रपिष्टभाग" इत्यत्राख्यातविरहेऽपि वेषणस्य यागीयद्रव्यसंस्कारसाधनत्वस्वीकाराच्च। अथ तत्र विधि-कल्पनया तद्वगति रितिचेत्, प्रकृतेऽपि तथा कि न स्यात्, विधि-कल्पकस्यापूर्वार्थत्वस्याविशेषात् , न हि संकीत्तनस्य पापक्षयहेतुस्व. मवगतपूर्वम् । अथ यन्नामसंकीत्तनात्सकलपापश्चयस्तस्य सानुरागं नेरन्तर्येण भजनारिक न स्यादित्येवं भजनीयस्तुरबा भजनाविधिशेषस्व सम्भवे कि विधिकरूपनयेति चेत्। भजनविध्यैकवाक्यत्वाभावेन स्तावकत्वायोगात् । उपक्रमोपसंहाराभ्यां, अजामिलोपाख्या-नाद्यैः संकीर्त्तनमात्रपरत्वावगमाच्च । उक्तानेकपुराणवाक्येषु संकीर्त्तः नस्य पापक्षयहेतुत्वं गतिसामान्याच्च । संकीत्तनमेव स्तृयत इति चेत्। न। अविधीयमानस्य स्तुत्ययोगात् । स्तुत्युश्रीतस्तस्य विधिरिति चेत्। व्यं तर्हि विधीयमानस्य फलाकाङ्कायां रात्रिसत्रन्यायेन अधिवादिः कफलकरपनवत्पापस्रयफलत्वकरपनारिसद्धं संकित्तनस्य तद्धेतुत्वं, स्मातंविधिविरोधे फलकर्पना नोचिष्ठतीति चेत्, न। तथा स्रति फला

भावेऽन्यवाक्यवैयथ्यांपत्तेः । न च तद्युक्तम् । अनन्तरमेव प्रामाण्यः स्योक्तरवात् । अनुपद्ञ्च विरोधस्य परिहरिष्यमाण्यात् । दृश्यन्ते च संकीर्त्तेने प्रत्यक्षा विधयः । पाद्ये तावद् यत्रतत्र स्थितो वेत्वादि-रुक्तः । श्रीभागवतादौ च श्रोतन्यः कीर्तितस्यश्चेत्यादिः ।

वायुपुराणेडपि-

यावज्ञीवं प्रणवमथवावर्त्तयद्देशद्वियं वा याजुर्वेद्यं वस्तिमथवा वारणस्यां विद्ध्यात्। हित्वा लज्जां कलिमलकुलच्छेदनानीरयद्वा विष्णोर्नामान्यनिशममृतप्राप्तिरेवं चतुर्द्धा॥ हति ।

नन्वज्ञामिलोपाख्यानादौ विहितस्यापि संकीर्त्तनस्य "मन्त्रतस्तन्त्रतः विद्युद्रम्"हत्याद्युक्तपुराणवाक्येरन्यशेषत्वावगमाद् वायुपुराणस्थवाक्येरन्यशेषत्वावगमाद् वायुपुराणस्थवाक्येरन्यशेषत्वावगमाद् वायुपुराणस्थवाक्येरन्य चामृतप्राप्तिहेतुत्वप्रतीतेर्न स्वातन्त्रयेण पापक्षयफलत्वकरुपनोचिता, व्याऽनारभ्याचीतस्यापि प्रवर्ग्यस्य "पुरस्तादुपसदां प्रवर्ग्येण प्रचर्रन्ति" इति प्राकरणिकवाक्येन स्योतिष्टोमाङ्गत्वावसायान फलं करूपते तद्वदिति चेन् ।

सर्वेषामध्यघवतामिर्मेष तु निष्कृतम् । नाम व्याहरणं विष्णोर्यतस्ताद्विषया मतिः ॥

[ श्रीभा० इकन्ध० ६ अ० २ श्लो० १० ] इति।

एतेनैव द्यघोनोऽस्य कृतं स्याद्घनिष्कृतम् । यदः नारायण इति जगाद चतुरक्षरम् ॥

[श्रीभाग० स्कन्ध ६ अ० २ श्लो० ८]

नामोच्चारणमाहात्म्यं हरेः पश्यत पुत्रकाः । अजामिलोऽपि येनैव मृत्युपाशादमुच्यत ॥

[ अभिा० स्कन्ध ६ अ० ३ ऋो० २३]

इति चैवकारश्वत्येव पापक्षयं प्रति स्वातः त्र्येण हेतुत्वावगमात्। एवकारार्थस्य चाप्राप्तत्वेनानुवादायोगात्। वर्त्तमानापदेशस्य चाङ्गत्वबेरि धकवाक्येष्वप्यविशेषात्। तथा—

विष्णुपुराणेऽपि ।

प्रायश्चित्तान्यशेषाणि तपःकर्मात्मकानि वै। यानि तेषामशेषाणां ऋष्णानुस्मरणं परम् ॥

इति परशब्दश्रत्या स्वातन्त्रयमवगम्यते । न ह्यह्नस्य प्रधानात्परत्वं युज्यते । अनुस्मरणशब्देन च संकीत्तनमुच्यते ।

क नाकपृष्ठगमनं पुनरावृत्तिलक्षणम् । क जपो वासुदेवेति मुक्तिबीजमनुत्तमम् ॥ इति वाक्यशेष संकीर्वनस्तवनात्। न द्यान्यहिधीयतेऽन्यस्त्यत् इत्युक्तं साम्प्रदायिकैः। ''प्रायश्चित्तं तु तस्यैकं हरिसंस्मरणं परम्' इत्यन्नैकशब्दोऽपि नैरपेक्ष्यं स्चयति। अङ्गाङ्गिनोः समुक्चये तन्न यु-ज्येत। तथा —

विष्णुधर्मे ।

अथ पातकभीतस्वं सर्वभावेन भारत। विमुक्तान्यसमारम्भो नारायणपरो भव॥

इति वाक्यमपि प्राधान्ये सङ्गच्छते । अङ्गत्वे प्रधानारम्भायागाः योगात्। तथा हि अत्र केवहयराब्देन न साधनान्तराभाव उच्यते, तस्य भक्तेश्च विधान वाक्यभेदात्। तद्विशिष्टविधाने साधनान्तरविः शिष्टायास्तस्या अधक्षयहेतुत्वं न स्यात् । किन्तु कार्याध्यवहितपूर्वक्षः णमात्रवृत्तित्वापरपर्यायं पुष्कलक्ष्वमभिधीयते। न च तदङ्गत्वे सम्भः वति । अङ्गस्य कार्योपयोगिप्रधानोपकारजनकोपकारजनकस्य कार्याः ब्यवहितपूर्वक्षणेकवृत्तित्वायोगात्। तच्च केवळराब्दवाच्यपुष्कळत्वं न तावद्भवस्युद्देशेन विधीयते । अघक्षयं प्रति भक्तेस्तां च कैवल्यस्य विधौ वाक्यभेदात्। अघक्षयं प्रति गुणभूतायाः कैवल्यं प्रति प्राधान्ये वाजपेयाधिकरणोक्तवैरूप्यप्रसङ्गाच । [ पु० मी० अ० १ पा० ४ अधि० ६ ] नाप्यघक्षयोद्देशेन तस्य मक्तेश्च विधानम्, वा-क्यभेदात् । नापि तद्विशिष्टा भक्तिविधीयते, सोमविशिष्टयागविधान इव मरवर्थळक्षणापत्तेः । नाष्याहण्येकहायनीविशिष्टकयव(१)दुभयः विशिष्टाघक्षयाविधानम् । तस्य फलत्वेनाविधेयत्वात् । किन्तु पुष्कलखभक्तिविशिष्टमेकं कारकं विधीयतेऽघक्षयोद्देशेन । शुचये" इतिवत् । अतश्चाघक्षये भाक्तः पुष्कलं कारणमिति फलितो वा-क्यार्थः, आग्नेः शुचिद्वेवतेतिवत् । ततश्च केवलाया मक्तेः पापक्षयोद्धे-शेन विधानात् सिद्धा स्वातन्त्रयेण तद्धेतुता सङ्कार्चनस्य। एवञ्चोदाः हतानेकपुराणवाष्यानामपि मुख्यया वृत्या सङ्गीर्त्तनस्य पापश्चयसाधः नःवप्रतिपादकःवे सम्भवति न स्तावकःवमाश्रयणीयम् , श्रौते सम्भवः ति लक्षणाया अन्याय्यत्वात् । यत्तु "मन्त्रतस्तन्त्रत" इत्यादिवादयैः सङ्कीर्तनस्य करमाङ्गत्वमुकम् , तन्नानिष्टम् । "दहना जुहोति" "दश्च-न्द्रियकामस्य जुहुयात्" इतिबत्संयोगपृथक्तवन्यायसम्भवात् । "व्राय-श्चित्तानि चीर्णानि" इति तु वाक्यं नाङ्गत्वमवगमयति । किन्तु नारायणः

<sup>(</sup>१) पू॰ मी॰ अ॰ ३ पा॰ १ अधि॰ ६ सु॰ १२।

पराङ्मुखं पुनन्ति सन्ति नितरां न पुनन्ति सवासनं पापक्षयं न कुर्वनिति प्रतिपादयति । अन्यथा निरित्युपसर्गानर्थन्यात् । अत प्रव "कः
म्मेणा कम्मेनिहारो न ह्यात्यन्तिक इष्यत" इत्यनात्यन्तिकप्रहणं कः
तम् । अत प्रव कृतप्रायश्चित्तानामपि समयान्तरे पुनः पापे प्रवृत्तिर्हः
दयते । तत्संस्कारस्य विद्यमानत्वात् । न ह्यस्माकमनुभविक्याभ्यामेव
संस्कारो जायत इति मन्त्रम् । अनुभवत्विक्रयात्वयोरननुगतत्वेन संस्कारकारणतानवच्छेदकत्वात् संस्कारमाधाय नद्यतीत्यस्ति पापसंस्कारः । श्चयते च—

विष्णुपुराणे।

हिसाहिसे मृदुकूरे धम्माधम्मों नृतानृते । तद्भाविताः प्रपद्मते तस्मात्तस्य रोचते ॥ इति ।

तद्भाविताः=तद्वास्ननावासिता दृत्युक्तं साम्प्रदायिकैः। स च संस्कारी ब्रह्मविद्यया निवर्तते विशिष्टमक्त्या वा, न तुद्वाद्शाव्दादिनेत्याशयेनोक्तं न निष्पुनन्तीति। न त्विदं वाष्यं भक्तेरङ्गत्वं प्रतिपाद्यतीति सिद्धं स्वातन्त्रयेण सङ्कीर्क्तनस्य दुरितनिवृक्तिदेतुत्वम्।

नन्वेवं स्रति स्मार्तप्रायश्चित्तविधीनामानर्थक्यं स्यादिति चेत्। अत्र केचिदाइः।

स्मार्तप्रायश्चित्तानां बह्वायाससाध्यत्वाद् यानि गुरुतरब्रह्यहत्यादि-दुरितानि तिष्ठवर्तकत्वम् । कामतः प्रकाशं कृततिष्ठवर्तकत्वं वाऽऽश्च-यणीयम् । भगवत्सद्भृतिनस्य तु अरुपायाससाध्यत्वेनाकामतो रहस्या-जुष्ठितप्रकीणकाद्यरपदुरितनिवर्त्तकत्वमिति न कस्याप्यानर्थक्यमिति ।

तद्युक्तमित्याचार्याः। "स्तेनः सुरापो मित्रधुक्"ः इत्यायनेकोदा-इतवाक्यः स्पष्टं महापातकादिनिवर्तकत्वाभिधानात् ।

कोटिपापानि सन्त्येव स्वत्पानि च बहूनि च। न तानि भूयो बाधन्ते हरिनामानुकीर्त्तनातु॥

इति भविष्योत्तरवाक्येऽविशेषेण सकळपापनाशकत्वाभिधानाख । न चैषामबुद्धिपूर्वानुष्ठितविषयत्वम् ।

हनन्त्राह्मणमत्यन्तं कामतो वा सुरां पिषनः। इतिब्रह्मचैवर्त्तवचने कामतः कतस्यापि निवृत्यमिधानात् । नापि रहस्यविषयत्वम् । "प्रसमं वा सुरां पिषन्" इति वाह्वपुराणवचने प्रकाः धमजुष्ठितस्यापि नाधोक्तेः, "इतस्ततोऽप्युपानिन्ये(१)न्यायतोऽन्यायतोः

<sup>(</sup>१) यतस्ततस्वीपानिन्ये इति श्रीभागते पाठः।

धन''मिखादिना प्रकाशं बुद्धिपूर्व महापातकमजुतिष्ठतोऽप्यजामिलस्य नामसङ्कार्त्तनेन तन्निवृत्तिप्रतिपादनाच्च । विष्णुधर्मे च तादशस्यैव क्षत्रबन्धोः सङ्कीर्त्तनमात्रेण परमपूतत्वाभिषानात् ।

विष्णुपुराणेडपि—

पापे गुरुणि गुरुणि स्वत्पान्यत्वे च तद्विदः । प्रायश्चित्तानि मैत्रेय जगुः स्वायम्भुवादयः ॥ प्रायदिचत्तान्यशेषाणि तपः कम्मीत्मकानि वै । यानि तेषामशेषाणां कृष्णानुस्मरणं परम् ॥

इत्यविशेषेण सकलाधनिवर्तकत्वोक्तः। अत्र चानुस्मरणशब्दस्य सङ्गीर्चनपरत्वमुक्तमधस्तात्। स्मरणशब्दप्रयोगस्तु मानसमिए भगवः न्नाम्नोऽनुसन्धानं समस्तमधं विलापयतीत्याधयेन कृतः। एतेनेतद्वयः पास्तम्। कृष्णशब्दो योगवृत्या परब्रह्मपरः, "कृषिभूवाचक" इत्यादि वचनात्, अनुस्मरणशब्देन च पुनः पुनश्चिन्तनक्षं निद्ध्यासनमुच्यते, तस्य च तत्वज्ञानप्रतिवन्धकदुरितनिवृत्तिज्ञनकत्वाभिधानम्, परत्वं च सकलाधनिवर्चकब्रह्मविद्याफलल्वादिति। "क जपो वासुद्वेने'ति वास्वश्चेषविरोधात्। कृष्णशब्दस्य नन्दनन्दनमृतिकढत्वेन तस्या एव प्रथमप्रतीतेश्च। अतश्चेतद्वाक्यं संकीर्त्तनस्याखिलपापविष्वंसकत्वं प्रविपाद्यतीति न युक्तयं व्यवस्था।

अन्ये तु महामाग। एवमाडुः । श्रद्धाभक्तिश्वानसम्पन्नस्य सङ्कोर्स्तेन्द्रः धिकारः । तद्रहितस्य तु स्मार्तप्रायश्चित्ते । तथा हि । श्रद्धा नाम सङ्कोर्म्तनस्य पापक्षयसाधनतां प्रतिपादयस्तु पौराणवचनेषु दृढतरो विश्वास्य इद्मित्थमेवेति , प्रवंविधश्च निश्चयः श्वास्त्रीयेऽर्थे सर्वत्रेष्यते । तथान्वोकं भगवता—

अबश्चाश्रद्धानश्च संशयात्मा विनश्यति । नायं लोकोऽस्ति न परो न सुखं संशयात्मनः ॥ इति । [गी० अ० ४ स्रो० ४० ]

तथा— बद्यसंहितायाम् । यन्नामकित्तिनकळं विविधं निश्चम्य न श्रद्द्याति मनुते यदुतार्थवादम् । यो मानुषस्तामह दुःखचये क्षिपामि संसारघोरं विविधार्त्तिनिपीडिताङ्गम् ॥

इति वाष्यमध्यस्य दुःसप्राप्ति प्रतिपाद्यच्छ्रद्वाया उपयोगितामाह । तथा कात्यायनसंहितायां शिवधम्मीचरे च यथाक्रमम् । अर्थवादं हरेनीम्नि सम्भावयति यो नरः॥ स पापिष्ठो मजुष्याणां निरये पतित स्फुटम् । विधिवाक्यमिदं सर्वे नार्थवादः शिवात्मकम्। लोकानुप्रहक्ती यः स मुषार्थे कथं वदेत्॥

इति वाक्यपर्यालोचनयापि अद्धावतोऽधिकारो गम्यते । एवं 'ध्य-न्नामकीर्त्तनं भत्त्वा' द्वि विष्णुपुराणवचनं भक्तिमतः कीर्त्तनात्पापः क्षयं व्रवीति । अत्र भक्तिद्वाब्देन भगवद्गुराग उच्यते न साधनभक्तिः, तस्याः सङ्कीर्त्तनशब्देनोक्तेः । "भक्त्वा सञ्जातया भक्त्या" इत्यत्रानुरागे ऽपि भक्तिशब्द्पयोगाच्च । तथा—

नाथ योनिसहस्रेषु येषु येषु वजास्यहम्। तेषुतेष्वच्युतामाकेरच्युतास्तु सदा त्विय ॥ या श्रीतिरिववेकानां विषयेष्वनपायिनी। त्वामजुस्मरतः सा मे हृद्यात्मापसर्पतु॥

इतिपूर्व इलोकप्रार्थिताया अके रुत्तर इलोक प्रीतिश्व देन व्यवहाराः च्या । तत्र त्विय अक्तिरविष्युतास्त्वित्युक्ते की हशी सेत्याकाः द्वायां, अविवेकिनां विषयेषु याहशी प्रीतिस्ताहशी त्विद्विषया प्रीः तिरक्षं पत्र मितिने देशेन प्रीतिः सेत्युक्तं अविते । न च हेमाप! लक्ष्मीपते ! या विषयेषु प्रीतिः सा मे हृद्याद पर्सपित्विति निर्देशेन विरक्षिप्रार्थनमेवोत्तर इलोकार्थः कि क स्यादिति वाष्यम् । उभ्यप्रार्थने हि भगवता प्रभयविषयोऽ ज्यहः छतः स्यात् । "भक्तिमीय तवास्येष भूयोऽ येवं भविष्यति इति तु अक्तिमात्रानुष्रहो हश्यते । अतः प्रीतिश्व देने भक्तिरेवोत्तर इलोके व्यवह तेति सिद्धं विष्णुपुराणवचनात् प्रेमक्त्याया अकेरियकारिविशेषणत्वम् । तथा "के वित्रकेवलया भक्त्या वास्त्रदेवपरायणा" इत्यत्रापि वास्तुदेवपरायणानामेव भक्तिरघक्षयसाधः निम्त्युक्तम् । पवं "यतस्ति हषया मितः" "तदुक्तमश्लोकगुणोपल स्मिन्म्यां भगविद्ययक्षया मितः" "तदुक्तमश्लोकगुणोपल मिन्म्यां भगविद्ययक्षया मितः" "तदुक्तमश्लोकगुणोपल मिन्म्यां भगविद्ययक्षया मितः" "तदुक्तमश्लोकगुणोपल स्थाः नम्भू" इतिवचना स्यां भगविद्ययक्षया नम्भू विश्वास्त्र विश्व प्राप्ति । तथा स्वास्त्र विश्व प्राप्ति विश्व प्राप्ति । तथा स्वास्त्र स्वा

यस्मिन् न्यस्तमितनं याति नरकं स्वगोंऽपि यविचन्तनं विष्ठो यत्र निवेशितात्ममनसो ब्राह्मोऽपि लोकोऽस्पकः॥ मुक्तिं चेतासे यः स्थितोऽमलियां पुंसां ददात्यस्ययः। किं चित्रं यद्घं प्रयाति विलयं तत्राच्युते कीर्त्तिते॥ इत्यपि वादयं चिन्तनमात्रस्य मुक्तिहेतुःवोपन्यासेन संकीर्त्तनस्याः यनाशकत्वे चित्रतावृद्धि परिहरिच्चन्तनसापेक्षस्य तस्याधनाशकत्वं द्वश्यति । कीर्त्तनमात्रस्य तु नाशकत्वे सत्यपि चिन्तनस्य मुक्तिहेतुत्वे चित्रतावृद्धिः स्यादेव । उभयोः परस्परिनरपेक्षयोभगवद्धक्तित्वाविशेः वात् । द्वादशाद्धादिनाश्यस्येषत्त्रयस्रसाध्यसङ्कीर्त्तननाश्यत्वास्यस्मवा इत्व । महाफलज्ञानसहकतत्वे तु भवति चित्रवृद्धिपरिहार इति सिसं द्वानस्याधिकारिविशेषणत्वम् । तस्मादुक्तव्यवस्थया न स्मार्तप्राय-श्चित्तानर्थक्यामिति ।

अपरे पुनराचार्यां भगवद्नुप्रहावगतभगवन्नाममाहात्स्या एवमाहुः।

क्वितिधमधिकारिविशेषणम् । अर्थसिद्धं, श्रुत्येकसिद्धः । तत्राद्यं कर्मः

स्वक्वविसद्वानुपयुज्येत । यथा सामर्थ्यविद्वन्तादि । न द्यसमर्थेनाविदुषा शक्यते कर्ममं कर्तुम् । द्वितीयं तु फलसिद्धौ यथा राजत्वादि, न

हि तद्विना कर्ममस्वक्वं न सिद्धाति, अन्यन त्वनुष्ठितात्फलं न भवति ।

इदमेविमितिनिश्चयस्तु न श्रुत्येकसिद्धमधिकारिविशेषणम् । "राजा राजस्यमेन यजेतः" इतिचन्तादशिनश्चयवान् कुर्यादिति श्रुत्यभावात्, वहुविन्वत्ययाऽऽयाससाध्ये कर्मण्यन्वयव्यतिरेकाभ्यां प्रवृत्तिदेन तदुप्
योगावधारणाच्च । अत आर्थिकमस्य तत्र।धिकारिनिमन्त्त्वम् । संकीर्नि त्वीवत्त्रयत्त्रसाव्यत्त्वम् । यन्तु "अञ्चश्चाश्रद्धानद्वन्य" इतिवचनम् ,

तद्धस्यवाश्रद्धानस्यापि प्रवृत्यभावमात्रपरम् । "यन्नामकीन्ते" त्यादिवाद्यत्रयं त्वर्थवाद्वुद्धिनिषेधपरं न श्रद्धावतोऽधिकारप्रतिपादनपरम् । यद्यपि च—

अश्रद्धया हुतं दत्तं तपस्तप्तं कृतं च यत्। असदित्युच्यते पार्थ न च तत्प्रेत्य नो इह ॥

[ गी० अ० १७ व्लो० २८]

इति वाक्यं सर्वकम्मंसु श्रद्धायाः फलोपयोगितामाह । तथा चोकं श्रीवरस्वामिभिः यतस्तत्प्रेत्य लोकान्तरे न फलति विगुणत्वादिति ।

अद्घाना मत्परमा भक्तास्तेऽतीव मे प्रियाः॥

इति च विस्पष्टमेव अद्धायाः पुरुषविशेषेणत्वम्। तथापि संकीर्तः

नेन पापस्रये जनयितव्ये न अद्धानियमः। यथोक्तम्—

प्रमासपुराणे,

मधुरमधुरमेतन्मङ्गलं मङ्गलानां सक्तलनिगमवल्लीसत्फलं चित्स्वरूपम् । सक्रदिप परिगीतं श्रद्धया हेलया वा भृगुवर ! नरमात्रं तारयेत्क्रणनाम ॥ इति । अत्र तारयेदिति पापक्षयनिद्देशो न मुक्तेः, तस्या आवृत्तिसापेश्चः श्वेन सक्रदिति निर्देशायोगाच्च ।

वाराहे\$िप, गोविन्देत्युक्तिमात्रेण हेळया कळिवर्तिनाम्। पापौघोविळयं यातीति— श्रीभागते।

पतितः स्वालितो मग्नः संदष्टस्तम आहतः । हरिरिश्यवदोनाह पुमान्नाहंति यातनाम्॥ इति ।

शिमा० स्कन्ध ६ अ०२ रळा० १५] सांकेत्यं पारिहास्यं वा स्तोमं हेळनमेव वा। वैकुण्डनामग्रहणमशेषाद्यहरं विदुः॥ इति च।

[ श्रीभा० स्कन्ध ६ अ० २ ऋो० १४ ]

नवैतेषां स्वार्थापरस्वम् । अज्ञामिलोपार्व्यानादेखपद्ममोपसंहाराः अ्यामेतदर्थपरत्वात् , विध्यन्तराशेषत्वाच्च, गतिसामान्याच्च । पतेन भक्तिशानयोर्नियमोऽपि प्रत्युक्तः । भगवस्यनुरक्तस्य तद्विषयश्चानवत्रस्य तद्वासि हेलनायोधात् ।

गोविन्देति तथा श्रोकं भक्त्या वा भक्तिवर्जितम् । दहते सर्वपापानि युगान्ताग्निरिवोत्थितः॥

इति वाराह्वचनाच्च।

अज्ञानाद्य वा ज्ञानादुत्तमश्लोकनाम यत् । सङ्गीर्त्तितं मघं पुंसो दहेदेघो यथानलः ॥

[ श्रीमा० स्कन्ध ६ अ० २ श्रुते १८ ]

यथाऽगदं वीर्व्यतममुपभुक्तं यदच्छया । अज्ञानतोऽप्यात्मगुणं कुर्व्यात्मन्त्रोऽप्युदाहृतः ॥ [ श्रीभा० स्कन्ध० ६ अ०२ स्ट्रो० १९ ]

इति भागवतवचनाच्च । अत्र मन्त्रो नामात्मकः, तथा स्वकार्यं कु र्याद्व , न हि वस्तुराक्तिः श्रद्धादिकमपेक्षत इत्यर्थः, इत्युक्तं श्रीधरस्वाः मिभिः । अनुरागकपायाश्च फलभक्तेः साधनभक्त्यनन्तरं पापक्षये स्रति जायमानत्वनिर्देशेनाधिकारिविशेषणत्वायोगः । यनु "यन्नाम कीर्नितं भक्त्ये"ति वाक्यमुपन्यस्तम् , तद्प्यनुन्तममिति विशेषणादनुरागयुः कसङ्कीर्न्तनस्य सवासनपापक्षयहेतुताप्रतिपादनपरम्, पापक्षयमात्रे तु न तद्पेक्षा **उकानेकवाक्ये**भ्यः । "केचित्केषळया सक्त्ये"त्यपि वाक्यं सवाः सनपापक्षयहेतुपरम् ।

किविधियम् । किविधियम् तेऽभद्रात्कविच्चरति तत्पुनः । प्रायम्बिनमतोऽपार्थं मन्ये कुञ्जरशौचवत् ॥ इति ।

[ श्रीभा० ६क० ६ अ० १ इली १० ]
तस्येव पुरा पृष्टत्वात् । अतद्व वासुद्वपरायणानामध्ययमात्रः
हेतुत्वेनात्रभक्तिविधीयते । "आकाशस्तालिळङ्कात्" [ उ०मी० अ० १
पा० १ स्० २२ ] इत्यनेन न्यायेन प्रदनप्रतिवचनयोवैक्ष्यस्यान्यास्यः
त्वात् । पृष्वोक्तरीत्या पौष्कत्याभिधायकमुख्यकेवळशब्दाविरोधाच्च, न
हि वासुदेवपरायणत्वसापेक्षत्वे पौष्कत्यं युज्यते । नापि पापक्षयमात्रः
भक्तेः पुष्कळकारणतामात्रप्रतिपादकमेतत् , प्रदनवैक्षत्यादेव । नापि
कात्स्र्यशब्द्यभवणात्सवासनपापापक्षयोक्तेर्भक्तेः पुष्कळकारणताप्रतिः
पादनपरत्यम् ।

गोविन्देति वदन् जन्तुः प्रत्यहं नियतेन्द्रियः। सर्वपापविनिर्मुक्त—

स्वपापावानमुक इति पूर्वोदाष्ट्रतवृहस्रारसिंहवाक्ये उपसर्गद्वयप्रतिपादितसवासनाः धक्षयमुदिश्याऽऽवृत्तिानेयतेन्द्रियत्वविधानेन भक्तेस्तत्र पौष्कल्यायोगात्। न च--

सक्कदुच्चरितं येन हरिरित्यक्षरद्वयम् । बद्धः परिकरस्तेन मोक्षाय गमनं प्रति ॥

इत्युद्दितवाराह्वचनान्मोक्षाख्यसवासनपापक्षयेऽपि नावृत्यपेक्षेति शक्क्षम् । मोक्षप्राप्तिहेतुं भिक्तमार्गं गम्यतेऽनेनिति व्युत्यस्या गमनवावेदन निर्देश्य तं प्रत्यधिकारसम्पादकत्वेन परिकरवन्धनश्चव्यस्थितः
पापक्षयस्तेन पुंसा कृत इत्येवमर्थत्वात्तस्य । यच्च "एकेनैव भवेनमुक्तिः
द्वाभ्यां शम्भुर्ऋणां मवेत्" इति श्वेव वचनं तत्रापि विभ्रहादेवश्वव्यक्तिः
दभ्यासोपलक्षणार्था । उच्चार्यमाणानेकनामव्यक्तीनां च सत्यामपि
प्रत्येकमञ्चानिवर्चकञ्चानजननशक्तावन्त्ययेव प्रतिवन्धकदुरिताभावाद्वानमुत्पचते । इतराभ्यस्तु महत्प्रयोजनसमर्थभ्योऽपि तदलाभानमह्
त्रतस्वाकर्तुरवप्रलललामे राजेव शम्भुर्ऋणां भवेदित्यर्थः । नापि वासुदेवपरायणत्वमुद्दिश्य भक्तः पुष्कलकारणत्वमुच्यते । "अधं घुन्वन्ति"
इत्यादेरानर्थक्यात् प्रदनवैक्ष्यात् , वासुदेवपरायणपदोदितायाः फलः
मक्तः "इत्यच्युताङ्घं भजतोऽनुवृत्त्या" इत्यावृत्तिसाध्यत्वावगमाच्च ।
नापि फलभक्तेः स्वासनपापक्षयहेतुता प्रतिपचते । "केवलया" इत्यादेरानर्थक्षात् । तस्माद्यशं सवासनया पापक्षयहेतुर्विमर्श्वाचस्यः साङ्गः

पूर्वविशेषेषु द्रष्टान्तत्वेनोकः प्वामिहापि तद्धेत्वन्तरं साङ्गं दार्षान्तिकः त्वेन तारपर्यवृत्त्या प्रतिपाद्यते । तत्र कारस्त्यंशब्देनायक्षयस्य सवाः सनत्विनिद्देशः । वासुदेवपरायणशब्दस्तु वासुदेव पव परमयनः माश्रयश्चित्तवृत्तेयेषामित्येवं तदेकिनिष्ठत्वं वदन् तदनुरागरूपां फलमाहि, तदनुरागं विना तदेकिनिष्ठत्वायोगात् । अनुरागोत्पतिश्च नासः ति पापक्षये भवतीति तस्वाधनं समर्पयितुं केवलया भक्तेवत्युक्तम् । समर्पणप्रकारस्तु पूर्वमुक्तः । एवज्व भक्त्येकसाध्ये पापक्षये सत्युत्पन्नो भगवदनुरागः सवासनं पापं धुनोतित्येवं शिष्टानुरागस्य सवासनपा पक्षयसाधनत्वपरमेतद्धाक्यं नत्वनुरागस्य संकीत्तेन पापक्षये जनियन्तव्यद्वरागः सर्वासनपा संकिद्धम् ।

ये अपि "यतस्ति विषया यतिः" इति। "तदुत्तमश्लोकगुणोपलम्मनम्"
इति वचने ज्ञानवतोऽधिकारे प्रमाणत्वेनोपन्यस्ते। तन्नापि ज्ञानवतां
"स्नुनिष्कृतं ज्ञानवतोदाहृतै" रिति न स्पष्टं श्रूयते। कल्पना च "सर्वेषाः
मप्यघवता" मित्युपक्रमविरुद्धा। न चानर्थक्यमनयोः। उक्तार्थापपित्तप्रः
दर्शनार्थत्वात्। यत इत्यस्य तन्नेव स्वारस्यात्। यतो नामोच्चारणादुः
दर्शनार्थत्वात्। यत इत्यस्य तन्नेव स्वारस्यात्। यतो नामोच्चारणादुः
दर्शनार्थत्वावया भगवतो मित्रभवति मद्योऽयं मया स्वतेतो रक्षणीय
इति। उच्चार्यितुर्वा भगविष्ठिषया तद्गुणविषया वा मित्रभवति। तत
इद्मुत्कृष्टं निष्कृतिमत्युपपात्तः। किञ्च संकीत्तनस्य प्राप्तस्य तेनायः
निवृत्तिसम्बन्धं ज्ञानगुणसम्बन्धं च वाक्यं मिद्यतः। "द्रध्नेन्द्रियकामस्य
ज्ञुद्धयात्" इत्यन्न होमस्येव द्धीन्द्रियसम्बन्धं। "जगाद चतुरक्षरम्"
इत्यक्षरप्रहणं चाक्षरोच्चारणमेव पापं नाद्ययति न तु स्वजन्यमितसाः
पेक्षमिति दर्शयति। अन्यथा "यदा नारायणेत्येतज्जगादं" इत्येवावः
क्ष्यत्। "स्रज्ञानाद्यवा ज्ञानात्" इतिचास्मिन्प्रकरणे ज्ञानानपेक्षत्वस्य
विस्पष्टमुक्तत्वान्न ज्ञानवत प्वाधिकारकरुपना युक्ता।

पतेन "यहिमन् न्यस्तमित" रित्यत्राप्येषा निरस्ता । प्रत्यक्षवचनः विरोधे तद्योगात् । प्रकारान्तरेण चित्रताचुद्धिपरिहारसम्भवाच्च । तथा हि । अत्र नरकशन्देन न दुरितफलनिहें शः । वश्यमाणाधनित्रुः तथा हि । अत्र नरकशन्देन न दुरितफलनिहें शः । वश्यमाणाधनित्रुः तथा तिष्वृत्तेः सिद्धत्वेन पृथगत्वनीयत्वात् । किन्तु नराणां कमित्येवं व्युत्पत्या "युवा स्यात् साधुयुवा" इति श्रुतिप्रतिपादितो मानुषः सार्व भौमानन्द उच्यते । तं यहिमन् न्यस्तमितिनिवेशितबुद्धिनं याति न प्राप्तोति । तस्य "श्रुतायुर्वे पुरुषः" इति श्रुतेः प्रत्यक्षेण वा विनश्वरस्य तुच्छत्वेन महाफलभगविचन्तनफलत्वायोगात् । तर्हि "ते ये श्रुतं प्रजापतेरानन्दाः स एको ब्रह्मण आनन्द" इति श्रुतिक्षिद्धो हैरण्यगर्भाः

नन्दः फर्छं तत्राह "यत्र निवेशितात्ममनस्रो ब्राह्मोऽपि लोकोऽस्पकः" इति। तस्याप्यश्वमेधोपासनाजन्यस्यानित्यत्वेन हरिचिन्तनमहन्महिमा ननुरूपत्वात्। आनित्यस्वञ्च "तद्यथेह कम्मीचितो लोकः श्लीयत एव मेवामुत्र पुण्याचितो लोकः क्षीयते" इति वचनात्। किं तर्हि फलमत आह । "मुक्तिञ्चेतिस यः स्थितोऽमलियां पुंसां इदात्यव्ययः" अतः श्चामलत्वनिर्देशेन पापश्चयस्य मुक्ति प्रति शेषत्वान्न महाफलत्वमिति स् चितम्। पुंसां चेतसि स्थितोऽब्यय इति प्रसिद्धदात्वैलक्षण्यं द्वानितम्, लोके दातारः स्वमनासि हिथतेभ्यो धनं प्रयच्छन्तो ब्ययन्ति अयं पुनः प्रतिगृहोतृहद्येऽवाहिथत एव मुक्ति प्रयच्छन्न व्येति, एवं केवलमनः साध्यविग्तनस्य पापक्षयेनापि साध्या मुक्तियंत्र फळं तत्र यन्मनसा ध्यायतीति न्यायेनेन्द्रियद्वयसाध्यसंकीर्त्तनस्य पापक्षयः फलमिति न चित्रामित्याह । "कि चित्र'मित्यादिना । एवमस्य वाक्यस्य चित्रता-बुद्धिनिरासपरत्वे सम्भवति न ज्ञानवतोऽधिकारकरुपना युक्ता। "सां-केत्यम् " इत्याद्विचनविरोधात्। ननु अद्धादिविहीनं संकित्तिनमासन्न मरणस्येव पापक्षयहेतुभूतं किं न स्वात्। ''एतावतालमघानिहरणाय पुंसाम्" "संकीर्त्तनं भगवतो गुणकम्मनाम्नाम्"। "विकृश्य पुत्रमघवान् यद्जामिलोऽपि नारायणेति म्रियमाण इयाय मुक्तिम्' इत्यत्र म्रियमा णत्वस्य श्रूयमाणत्वात् । तथा, यस्यावतारगुणकर्माविडम्बनानि नामाः नि येषु विगम विवद्या गृणान्ते" "तेऽनेकजन्मशमलं सहसेव हिःवा सं यान्थ्यपावृतमृतं तमजं प्रपद्ये" इत्युक्तिषु विगमश्रवणाच्च, एवं साङ्के त्यादि वाक्यान्यपि समानप्रकरणस्थानि, तत्समानार्थानि च पुराणा न्तरगतानि वाक्यानि म्रियमाणाधिकाराण्येव, तत्रश्च स्मार्ते प्राथिश्चनं जीवतः पापक्षयहेतुः सङ्कीर्तनं तु भ्रियमाणस्येति चेत्। न । "तावित्तः ष्ठति देहेऽस्मिन्कालिकल्पषसम्भवम् इति वाराह्वचने गोविन्दसङ्कीतं-नस्य सत्येव देहे पापक्षबहेतुत्वश्रवणात् । अत्र हि गोविन्दसङ्कीर्न नावाधिकं पापावस्थानामित्युक्तम् , यदि च क्रतेऽपि गोविन्दकीर्त्तने जीवतः पापं तिष्ठेत्, तद्वधिकत्वप्रतिपादनं विरुध्येत । श्रूयते च-

गच्छन् तिष्ठन् स्वपन् वापि पिवन्भुअन् हसँस्तथा। कृष्णकृष्णिति सङ्कीत्यं मुच्यते पापकञ्चकात्॥

इति वचने वाराब्देन जीवतो यस्यां कस्यांचिद्प्यवस्थायां सः क्वीचेनेन पापस्रयः। किञ्च सङ्कीचेनस्य पापस्रये जनियतब्ये मि यमाणस्वापेक्षायां "केचित्केवलया भक्त्या" इत्युक्तं पौष्करुपं ब्याहन्येः त । न च विस्पष्टं श्रूयते भ्रियमाणानामेवाग्रक्षयकरं निमिति । कल्पना चोक्तानेकप्रमाणविरोधे न सम्भवतीत्युक्तम् । "एता-वताल् "मित्यस्य तु स्वारस्येन प्रतीयमानोऽर्थोऽन्य एवाभियुकैठकः। तथा हि । अलं शब्दस्तावद् द्यर्थः , पर्याप्तिवचनो निवारणवचनश्च। तत्रास्य पर्याप्तिवचनत्वेऽलं मल्लो मन्लायेतिवदेतावद्लमिति प्रथमा स्यात् , तृतीयान्तत्वश्रवणान्तु, अलमतिप्रसङ्गेनेतिवान्नेवारणार्थः । एवं चाघक्षयायैतावन्न कर्त्तव्यमित्यर्थः । किं तदित्याकाङ्कायामाह । "सङ्कीर्त्तनं भगवतो गुणकस्मेनाम्ना"मिति । तेषां प्रत्येके सम्बक्की र्चनस्य सवासनपापश्चयद्वारा मुक्तिहेतुत्वेन पापश्चयमात्रे समुदितानां वैयर्थ्यात् । तस्य यथाकथंचिद्वच्चरितान्यतरमात्रसाध्यत्वात् । दाह विक्रुदयेति । उद्यतदण्डपुरुषद्दीनेनोऽत्पन्नभयतयाक्रोश्चपूर्वकं न तु स्वपरमने।हादनहेतुसुललितम् , तत्रापि पुत्रबुध्या न भगवद्वध्या , तदपि म्रियमाणस्वेन शिथिलगात्रःवाच स्पष्टमः। तथा प्रसिद्धमहापाः तकोऽजामिलोऽपि न तु यथाकथञ्चित्रप्रमादजातपातकः, सोऽपि मुक्ति नत्वघक्षयमात्रामिति । एवञ्चाघक्षये समुदितानां वैयर्थ्यपरामिदं वाक्यः म्। न तु जियमाणत्वस्याधिकारिविशेषणत्वपरमपि, वाक्यभेदातु। "यस्यावतारे"त्यपि वचनमसुविगमावस्थायां सङ्कीर्त्तनस्य पापश्चय-बारा मुकिहेतुतामाह न तु तदवस्थान्तरे पापश्चयहेतुतां निराकर्जुमीष्टे, उक्तवचनविरोघात्। अन्यथा विवद्यत्वश्रवणात् तस्यामप्यवस्थायां तद्भावे कृतात्सङ्कीर्तनात्पापक्षयो न स्यात्। "गव्छास्तव्हन्" इत्याः द्यवस्थाश्रवणाच्च तदितरावस्थायां कृतस्य तस्य तद्धेतुरवं न स्यात्। तस्मान्नयमपि व्यवस्था।

अथ--

कृते पांपेऽनुतापो वे यस्य पुंसः प्रजायते । प्रायदिचनं तु तस्यैकं हरिसंस्मरणं परम्॥

इति वचनादननुतप्तविषयं स्मातिप्रायदिचराम् । इतरविषयं तु प्रकः तमिति चेत् । न । स्मातिप्रायदिचरोऽप्यनुतापश्रवणातः , साङ्केत्यादिव-चनविरोधाच्च । उत्कृष्टत्वपरैकश्च्दवत्युक्तवचने च सवासनपापश्चयेऽ-चुतापापश्चोक्तेः । नापि देशकालाचपेश्चया व्यवस्था ।

चकाङ्कितस्य नामानि सदा सर्वत्र कीर्रायेत्। नाञौचं कीर्त्तने तस्य स पवित्रकरो यतः॥

इति विष्णुधम्भवचनात्।"यत्र तत्र स्थितो वापी"ति पाद्मवचनाच्च । नचैवं सर्वेषामत्रेव प्रवृत्तेः स्मार्तविधीनामानर्थक्वम् । बहुतरदुर्वासनाः वशेन भगवन्नामित्रमुखानां तत्रेव प्रवृत्तेः। दृश्यन्ते हि तादशा अपि बहवः पुरुषाः। एवञ्च स्मातिविधिविरोधामावेन मन्त्रार्थवादेभ्योऽप्यवः गम्यमाना खङ्कित्तंनस्याध्रश्यदेतुतावश्यमङ्गीकार्या देवताविद्यह्न्याः यात्। तस्माद्यदा कदाचिद्यत्र कुत्रचिच्छ्रद्धामिकञ्चानानुतापशुद्धिरहिः तेनापि सकृदुदितं भगवन्नाम प्रारब्धमहदवमानमबलानुष्ठितपापेतरद्-खिलमहो निवर्चयति। प्रारब्धस्य तस्य 'तावदेव चिरम्" इति भोगैः कनाश्यत्वावगमात्। इतरयोर्प्यंहसोः कीर्चनानाश्यत्वश्रवणेन भोगै-कनाश्यत्वाव,। यथोक्तं—

पादुमे-

सतां निन्दानाम्नः परममपराधं वितनुते यतं ख्याप्तिं यातं कथमु सहते तिद्विगर्हामिति ?।

नाम्नो बलाय्स्य हि पापबुद्धिर्श्वावेद्यते तस्य यमैर्विद्युद्धिः। इति च।

म्रियमाणेन तु येन केनचित्सक्रदुक्तमि तत् अहो निवृत्ति जनयत्काशीमरणन्यायेन मुक्तिं जनयति । "यस्यावतारे" त्युक्तवत् । श्रद्धादिसम्पन्नेन तु अभ्यस्यमानं भगवन्नाम सवासनपापक्षयं जनयद्नते नामोच्चारणाभावेऽपि मुक्ताबुपयुज्यते । उक्तं हि—

सत्यं ब्रवीमि मनुजाः स्वयम्ध्वेषाहु यो भां मुकुन्दनरसिंहजनाईनेति । जीवो जपत्यनुदिनं मरणे ऋणीय पाषाणकाष्टसदशाय ददामि मुक्तिम् ॥ इति ।

तथा साधनचतुष्टयसम्पन्नस्यानुष्टितअवणमननस्यापि कुर्ताश्चः त्रप्रतिबन्धाद्भगवति वेदान्तप्रतिपादितस्वरूपे चेतोऽनवतारे भगवन्नामसः क्कीर्चनं प्रतिबन्धनिवृत्या तत्वज्ञानोत्पत्तावुपयुज्यते । यथोक्तम्

नकं दिवा च गतभीर्जितानेद्र एको निर्द्धन्द्व ईक्षितपथो मित्रभुक् प्रशान्तः। यद्यच्युते भगवति स्वमनो न सज्जे न्नामानि तद्दतिकराणि पठेदलज्जः॥ इति।

अत्र च निर्द्वन्द्वत्वादिसङ्कीर्चनं तेषामाश्रम उम्मेत्वात्। अन्येषां तु आश्रमान्तरवतां न तद्पेक्षणम् "अनन्यगतयो मत्यो भोगिनोऽ। पि" इत्यादिना तद्दद्वितानामपि भगवन्नामैकनिष्ठानां मुक्तिश्रवणात्। "सर्वधम्मोजिञ्चता विष्णानीममात्रैकजलपका" इति नाममात्रैकानिष्ठानां सर्वानपेक्षताप्रतिपादनाचा। उक्तश्र भगन्नामकौमुद्दिन्नाद्भिः। आकृष्टिः कृतचेतसां सुमहतामुच्चाटनं चांहसा माचाण्डालममूकलेकसुलभं वश्यश्च मुक्तिश्रियः॥ नो दक्षिां न च दक्षिणां न च पुरश्चर्यां मनागक्षिते मन्त्रोऽयं रसनास्पृगेच फलति श्रीरामनामात्मकः॥ इति । तत्सिद्धं संकीर्चनस्य मुक्तिफलत्वं पापश्चयाद्यनेकफलत्वं चेत्याः स्तामेतद्, भगवन्नाममहिस्नो ब्रह्मादिभिरपि साक्त्येन वक्तुमशक्यः स्वात् ।

अयञ्च संक्षेपः।

विश्वासमक्त्यर्थाधियामभावे कदापि कुत्रापि कथञ्चनापि ।
उक्तं सक्तन्नाम हरेहरीति ध्वंसं प्रकुर्यादिखळाघराद्येः ॥ १ ॥
कृष्णेति रामेति शिवेति शव्दान्विश्वासयुक्तस्तु सदाम्यसेद्यः ।
ळव्ध्वा परां भाक्तं मथ प्रवोधं मुक्तः स भूयादिति सिद्धमत्र ॥ २ ॥
कंसध्वंसनहेतुर्दुस्तरभवजलिधेर्ददः सेतुः ।
जनको यश्च विधातुस्तुष्टोऽनेन स हरिर्भवतु ॥ २ ॥
हति सहीर्तनानिर्णयः ॥

### ॥ अथ स्मरणनिर्णयः ॥

तत्र स्मरणं नाम भगवन्नामरूपादीनामनुसन्धानध्यानापरपर्यायो मानसो व्यापारविशेषः। तच्च कर्तव्यत्वेनोक्तं—
पादमे।

स्मर्तव्यः सततं विष्णुर्विस्मर्तव्यो न जातुचित् । सर्वे विधिनिषेधाः स्युरेतयोरेव किङ्कराः ॥ इति । स्मरणे च प्रवृतिर्घानाविधसत्कर्मसाध्येति द्दीयितुं तत्तिद्विधीनाः मेतत् किङ्करत्वमुक्तम् । निषेधानां किङ्करत्वोक्तिरपि तान्निषेध्यानाः मेतत्प्रवृत्तिप्रतिवन्धकत्वात् । स्मरणस्यात्यन्तं सत्वद्योधकत्वमुकं-भागवते ।

विद्यातपःप्राणनिरोधमैत्रीतीर्थाभिषेकव्रतदानजप्यैः। नात्यन्तगुद्धि लभतेऽन्तरात्मा यथा हृदिस्थे भगवत्यनन्ते ॥ द्दाते। [श्रीभा० स्क० १२ अ० ३ स्टो० ४८]

तस्य भगवन्मूर्त्तिभक्तिवैराग्यज्ञानहेतुस्वमपि। अविस्मृतिः ऋष्णपदारविन्दयोः क्षिणोत्यभद्राणि च शं (१)तनोति।

<sup>(</sup>१) शमं तनोतीति श्रीभागवने पाठः।

स्वत्यस्य शुद्धि परमात्मभक्ति ज्ञानञ्ज विज्ञानविरागयुक्तम् ॥ इति । [श्रीभा० स्क० १२ अ० १२ ऋो० ५४ ]

श्चानं=मूर्तिस्कूर्तिः। विश्वानं=स्विकासाविद्यानिवर्तकम्। अत्यन्तस्वः शुध्यादिकं च स्मरणावृत्या भवतित्याशयेन पासे सततशब्दः। अत एष—

विष्णुपुराणे ।

विष्णुसंस्मरणादेव समस्तक्लेशसंक्षयः।
मुक्ति प्रयाति स्वर्गाप्तिस्तस्य विद्वोऽनुमीयते॥
तस्मादहानीशं विष्णुं संस्मरन्पुरुषो मुने।
न याति नरकं शुद्धः संक्षीणाखिलकरूमषः॥ इति।

नजु पाद्मवैष्णवयोधिष्णोः कम्मत्वनिर्देशेन स्मरणस्य तदर्थता प्रतीयते । विष्णुद्व मन्त्रवर्णेनोपांशुयाजार्थत्वेनावगत इति स्मरणं तद्वारोपांशुयाजाङ्गम् , उत्तमप्रयाजादिगतविष्णुस्मरणवत् । एवञ्च स्मरणस्य परार्थत्वानमुक्त्यादिफलश्चातिरर्थवादः, अपापदलोकश्चवणद

दिति चेत्।

न विधिश्चन्दस्य मन्त्रत्व इति न्यायेन [ पु० मी० अ० १० पा० ४ अधि० १४ सू २३ ] मात्रवर्णिकविष्णुशन्दद्वारेव विष्णीः कर्माङ्करवात् । यथा ''हृदिस्थे भगवत्यनन्ते" ''अविस्मृतिः छ्रुष्ण पदारिवन्दयो"रिति च शब्दान्तरेणाप्यर्थ निर्दिश्य स्मरणिवधानात् उत्तमप्रयाजादिषु तु विष्णुशब्देनैव क्रियमाणस्मरणस्य युक्तमङ्गत्वम् । पदारिवन्दयोर्ग्वन्तं कम्मानङ्गत्वाच्च न तत्स्मरणं तदुपयोगि । विष्णुः स्मरणमात्रस्योपांशुयाजार्थता, इतरस्य तु मुक्त्याद्यथेतेति चेत् । न । ताद्य्यद्वयक्वपने मृळभूतश्चतिद्वयक्वपनायां गौरवमसङ्गत् । पुराणः वाद्ययद्वयक्वपने मृळभूतश्चतिद्वयक्वपनायां गौरवमसङ्गत् । पुराणः वाद्ययस्य स्वातन्त्रयोण प्रामाण्यामावात् । सर्वविधिनिष्धानां किङ्करत्वप्रः तिपादनस्यात्यन्तं निरालस्वनत्वापाताच्च । प्यकारश्चतेपुक्तश्चतिवन्यत्यन्तं विद्ययर्थाताच्च । प्यकारश्चतेपुक्तश्चतिवन्यत्यन्तं विद्ययर्थाताच्च सर्वकम्मणाञ्च विष्णुप्रोत्यर्थत्वान्न कर्मरवानिर्द्वाो विद्यस्यते तस्मान्तत्त्वरुराणांजस्यप्रयांकोचनयाऽऽवर्थमानमगवत्स्मरणस्य स्वातन्त्रयेण मृकिहेतुत्वमाश्चयणीयम् । श्रूयते चेत्रह्रोपाल्वापनीये ।

सदा मां संस्मरन्ब्रह्म मत्पदं याति निर्देचतमिति । कैनस्योपनिषयपि ।

हमासहायं परमेइवरं प्रभुं त्रिलोचनं नीलकण्डं प्रधान्तम् । ध्यात्वा मुनिंगच्छति भूतयोनि समस्तसाक्षि तमसः परस्तात्॥इति। अत्र भूतयोनिः=परमात्मा । अहङ्यत्वादिगुणको, धम्मोंकेरिति न्यायाः त् । सकत्स्मरणं तु संङ्कीर्त्तनवत्पापक्षयहेतुः । यथोक्तं— श्रीभागवते ।

> सक्तनमनः क्रष्णपदारिवन्दयो निवेशितं तहुणरागि यैरिह । न ते यमं पाशभृतश्च तद्भदान् स्वप्नेऽपि पश्यन्ति हि चीर्णनिष्कृताः ॥ इति ।

> > [ श्रीभाव स्क ६ अ० १ इली० १९ ]

मनो निर्वेशने हेतुस्तद्गुणरागीति। अगवहुणेषु राजो यस्य तत्, तथा। गुणाइच तत्र तत्रोक्ताः।

> बर्हापीडं नटवरवपुः कर्णयोः कर्णिकारं विभ्रद्धासः कनककिपदां वैजयन्तीं च मालाम् । रन्भ्रान् वेणोरधरसुधया पूरयन्गोपवृन्दै वृन्दारण्यं स्वपद्रमणं प्राविशद्वीतकोतिः॥

> > [ श्रीमा० स्क० १० अ० २१ ऋो० ५ ]

तं गोरजःक्षुरितकुन्तलबद्धवर्दं
वन्यप्रस्नविचरेक्षणचाह्दासम् ।
वेणुकणन्तमनुगैरनुगीतकीर्त्ति
गोप्यो दिदक्षितदशोऽभ्यगमन्दसमेताः ॥
श्यामं हिरण्यपरिधिं वनमास्यवर्दः
धातुप्रवालनटवेषमनुव्रतांसे ।
विन्यस्तहस्तमपरेण धुनानमन्जं
कर्णोत्पलालककपोलमुखान्जहासम् ॥

[ श्रीभा० स्क० १० अ० २३ ऋो० २२ ] कुन्ददामकृतकौतुकवेषो गोपगोधनवृतो यमुनायाम् ॥ इति । [ श्रीभा० स्क० १० अ० ३५ ऋो० २० ]

तया— प्रतप्तचामीकरचण्डलोचनं स्फुरत्सटाकेसरजृम्भिताननम् । करालदंष्ट्रं करवालचञ्चलक्षरान्तजिहं भ्रुकुटीमुखोल्वणम् ॥ इति ।

[ श्रीमा० स्क० ७ अ० ८ ऋो॰ २०-२१ ]

तथा—

गुर्वर्थं त्यकराज्यो व्यचरद्जुवनं पद्मपद्भवां प्रियायाः पाणिस्पर्शाक्षमाभ्यां मृजितपथरुजो यो हरीन्द्राजुजाभ्याम् ॥ वैद्धप्याच्छूर्पणस्याः वियविरहरूवा रोपितभूविजृश्भ त्रस्तान्धिर्वद्धसेतुः खलदवदहनः कौसलेन्द्रोऽवतान्नः ॥ इति । वृहन्नारदीयेऽपि सक्तस्मरणस्याघचातकतोक्ता । सक्तसंस्मरणाद्विष्णोर्नञ्चन्ति क्रेशसञ्चयाः ॥ इति ।

पाद्मेऽपि-

प्रयाणे चाप्रयाणे च यन्नामस्मरतां नृणाम् । सद्यो नश्यति पापौद्यौ नमस्तस्मै चिदात्मने ॥ इति । गुचित्वाद्यनेपक्षत्वञ्चोक्तं—

भविष्ये-

अपवित्रः पवित्रो वा सर्वावस्थां गते।ऽपि वा । यः स्मरेद्देवमीशानं न स पापेन लिप्यते ॥ इति ।

विणुरहस्ये— हरिर्हरति पापानि दुष्टचित्तैरपि स्मृतः। अनिच्छयापि संस्पृष्टो दहत्येव हि पावकः॥ इति।

स्मरणप्रकारश्च— श्रीभागवते ।

> एकैकशोङ्गानि घियानुभावयेत पादादियावद्धसितं गदाभृतः । जितं जितं स्थानमपोद्य घारयेत् परं परं शुध्यति घीर्यथायथा ॥ इति ।

श्रीभा० स्कन्ध० २ अ० २ स्हो० १३ ] ज्ञियमाणताद्यायां तु भगवत्स्मरणमेकमप्यनेकधम्भसाद्यं मुक्तिः हेतु च।

पतावान्सांख्ययोगाभ्यां स्वधम्मेपरिनिष्टया । जन्मसामः परः पुंसामन्ते नारायणस्मृतिः॥

[ श्रीसाठ स्कन्ध० २ अ० १ श्ली० ६ )

तस्मात्सर्वात्मना राजन् हिदस्थं कुरु केशवम् । भ्रियमाणो ह्यवहितस्ततो याहि परां गतिम् ॥

[ श्रीभा० स्क० १२ अ० ३ श्री० ४९ ]

म्रियमाणैरभिष्येयो भगवान्परमेश्वरः। आत्मभावं नयत्यङ्ग सर्वात्मा सर्वद्दीनः(१)॥

[ श्रीभाव स्कर् १२ अर्व ३ श्रीव ५० ]

<sup>(</sup> १ ) सर्वेक्षश्रयः, सर्वेक्षभव इति च पाठान्तरम् ।

इतिवचनेभ्यः—
तिद्दं भगवत्स्मरणं खादिरतावत्कम्मसाहुण्यार्थमपि ।
त्यूनातिरिक्ततासिद्धौ कलौ वेदोक्तकम्मणाम् ।
हरिस्मरणमेवात्र सम्पूर्णं फलदायकम् ॥
हरिस्मरणनिष्ठानां हरिपृजारतात्मनाम् ।
सत्यं समस्तकम्मीणि यान्ति सम्पूर्णतां द्विजाः ॥

इति वृहवारदीयोकः। प्रतिकर्मावृत्तित्वमामेष्रेत्य निष्ठरतशब्दोकिः। अनन्तरवचनाद् "यस्य स्मृत्ये"ति वचनाच स्मरणस्य पूजाकित्ति। स्यां समुद्यये प्राप्ते केवलस्मरणस्यापि साहुण्यकरस्वद्वापनायेकारः। समुद्ययेनेरपेक्ष्ये शक्ताशकाधिकारिभेदेन पद्धत्यवेगुण्यवेगुण्यभेदेन वा व्यवस्थापनीये। बहुवचनं कर्मसम्बन्धिसकलपुरुषाभिष्रायेण। फलान्तः रार्थमण्यमुष्योक्तं—

गोपालोत्तरतापनीय ।

वजिल्यां यमुनापारवासिन दुर्वाससे मैक्ष्यं दातुमुद्यतानां यमुनाः तरणोपायं क्रणोति ब्रह्मचारितिस्मरणमुपदिश्य श्रुतम् "यं मां स्मृत्वा रगाधा गाधा भवति, यं मां स्मृत्वा प्रपृता पृतो भवति, यं मां स्मृत्वा प्रवती वती भवति, यं मां स्मृत्वा सकामो निष्कामो भवति, यं मां स्मृत्वा प्रश्नामो भवति, यं मां स्मृत्वा प्रश्नोतियाः श्लोतियो भवतीति दिक्।

सक्तरस्मृतौ योऽस्विलपापहन्ता स्मृतोऽसक्वयश्च विमुक्तिदाता । विद्वोद्भवावस्थितिनाद्यकर्ता तुष्टः स भूयाद्यमुनाविहर्ता ॥ १ ॥ इति कामस्मरणनिर्णयः ।

अथ पादसेवननिर्णयः।

पादसेवनं नाम भगवत्परिचर्या, चमरान्दोळनपर्वमहोत्सवाद्येन करूपा। सा च सामान्यतः कर्तव्यत्वेनोक्ता।

श्रीभागवत-

को तु राजान्निन्द्रियवान् मुकुन्द्चरणाम्बुजम् । न भजेत्सर्वतोमृत्युरुपास्यममरोत्तमैः ॥ इति । [श्रीभा० स्क० ११ अ० २ स्ट्रो० २]

अत्र च नैव वैगुण्यशङ्कत्युक्तं तत्रैवमन्येऽकुतश्चिद्धयमच्युतस्य पादाम्बुजोपासनमत्र नित्यम् ।
उद्विग्नवुद्धेरसदात्मभावात् सर्वात्मना(१) यत्र निवर्त्तते भीः ॥ इति ।
[ श्चीभा। इक्ष ११ थ० २ स्हो० ३३ ]

<sup>(</sup>१) विश्वात्मनेति श्रीभागवते पाठः । उन्ह वी० भ७ ९

अस्यान्तः करणशोधकत्वे—

यत्पादसेवाभिरुचिस्तपस्विनामशेषजन्मोपचितं मळं धियः। सद्यः क्षिणोत्यन्वहमेधती सती यथा पदाङ्गुष्ठविनिःसृता सरित्॥हित [श्रीभा० स्क० ४ अ० २१ स्ट्रो० ३१]

वैराग्यादिहेतुत्वे संसारदुःखनिवर्त्तकत्वे च

विनिर्द्धुतारोषमनोमलः पुमानसङ्गविज्ञानविशेषवीर्य्यवाम् । यद्क्षिमुले कृतकेतनः पुनर्न संस्तृति क्रेशवहां प्रपचते ॥ इति ।

[ श्रीभा० हक ४ अ० २१ खो० ३२ ] ताबद्धयं द्रिषणगेहसुहिन्निमेचं शोकः स्पृहा परिभवो विपुलश्च लोभः । ताबन्ममस्यसदवप्रह आतिमूलं यावन्न तेऽक्षिममयं प्रवृणीत लोकः ॥ [ श्रीभा० हक० ३ अ० ९ खो० ६ ]

इति च।

पुरुषार्थचतुष्टयहेतुःवे —

धम्मार्थकाममोक्षाख्यं य इच्छेच्छ्रेय आत्मनः। एकमेव हरेस्तत्र कारणं पादसेवनम् ॥ इति। एवश्च सर्वापिभगवत्पारेचरयांकप्रणालिकयामुक्तिहेतुरिति सिद्धम्।

अथ सांवत्यरिकास्ताद्वेशेषाः ।

तत्र फाल्गुनकृष्णप्रतिपदि श्रीभगवती दोलोत्सवः कार्यः। चैत्रे मासि सिते पक्षे एकादश्यां नरोत्तमः। दोलाढढं महाविष्णुं कुर्याद्धत्त्वा महोत्सवम्। इत्यपि क्षचित् एतन्महिमा चोको—

गारुडे ।

दोलाहर प्रपद्यन्ति कृष्णं कलिमलापहम् । अपराधसहस्रेस्तु मुकास्ते घूणंने कृते ॥ आन्दोलनादेने प्राप्त रुद्रेण सहिताः सुराः । कुर्वान्त प्राष्ट्रणे नृत्यं गीतं वाद्यश्च हिषताः ॥ तावात्तिष्ठन्ति पापानि जन्मकोटिकतान्यपि । यावन्नान्दोलयेद् भूप कृष्णं कंसविनाधिनम् ॥ दोलास्थितस्य कृष्णस्य येऽमे कुर्वन्ति जागरम् । सर्वपुरायफलावाप्तिर्निमेषेणेव जायते ॥ दोलास्थितं तु ये विष्णुं पदयन्ति मधुमाधवे । कीलन्ते विष्णुना सार्द्धं वैकुण्ठे देववान्दिताः(१) ॥

<sup>(</sup>१) देवपूजिता इति पाठान्तरम् ।

तस्मात्सर्वप्रयत्नेन दोलायात्रामहोत्सवः। कार्यः सर्वफलावाप्त्ये सर्वपापहरः ग्रुमः॥ होत । तथा चैत्रगुद्धादस्यां दमनकोत्सवः।

यथोकं तत्रैव—

चेत्रे मासि तथा विष्णोः कार्यो दमनकोत्सवः। वैष्णवेर्विष्णुभक्त्या च जनतानन्दवर्धनः। देवानन्दसमुद्भृता दिव्या दमनमञ्जरी ॥ निवेद्या विष्णवे भक्त्या सर्वपुण्यफलेप्सुभिः॥ इति।

### रामार्चनचिद्रकायाम्-

द्वाद्दयां चेत्रमासस्य गुक्कायां दमनोत्सवः । बोधायनादिभिः प्रोक्तः कर्त्तव्यः प्रतिवत्सरम् ॥ पारणाहे न लभ्येत द्वादशी घटिकापि चेत् । तदा त्रयोदशी प्राह्या पवित्रदमनापेणे ॥ इति । माधवे दमनारोपो मधौ न विहितो यदि । वैशाख्यां श्रावणे भाद्रे कर्त्तव्यं वा तद्पेणम् ॥ इति च ।

अथ प्रयोगः।

उपवासदिने प्रातः स्नानादि निर्वर्शे दमनकारामं गत्वा क्रमेण तः मादाय चन्दनादिना तत्रेव तं प्रपूजयेत् । श्रीकृष्णपूजार्थे त्वां नेष्याः मीति सम्प्रार्थ्य प्रणमेत् । यथादैवतमन्यत्रोहः । तत उत्पाट्य कारुहस्ते। द्रश्वा तस्मै मृत्यदानपूर्वकं तत आदाय पञ्चगन्येनाभिषिच्य गुद्धोदकेन प्रक्षात्याशोकमूले स्थण्डिले स्थापियत्वा तस्मिन्दमनकेऽशोककालः वसन्तकामान् गन्धायैः प्रपूजयेत् । गुचौ देशे काममात्रं पूज्ययेदित्यन्ये ।

अशोकाय नमस्तुभ्यं कामस्रीशोकनाशन । शोकार्ति हर मे नित्यमानन्दं जनयस्व मे ॥

## इत्यशोकम् ।

तुट्यादिकालपर्थन्तः कालक्यो महाबलः । कलते चैव यः सर्वे तस्मै कालात्मने नमः॥

# रित कालम्—

वसन्ताय नमस्तुभ्यं दृक्षगुरुमलतात्रिय । सहस्रमुखसंवाह ! कालक्ष्प ! नमोऽस्तु ते ॥

#### शित वसन्तम्—

काम ! मस्मसमुद्भृत ! रतिवाष्पपरिष्कुत ।

ऋषिगन्धवेदेवादिविमोहक ! नमोस्तु ते ॥ इति कामम् । प्रवञ्चतुरो देवांस्तत्र सम्पूज्य— नमोऽस्तु पुष्पवाणाय जगदाह्लादकारिणे । मन्मथाय जगन्नेत्रे रतिशीतिप्रियाय ते ॥

इति दमनकमुपतिष्ठेत्। तत ओंकामाय नम इति मन्त्रेण सपरिः वारमन्मथकपिणं दमनं गन्धादिभिस्तत प्वोद्भृतदमनेन पूजयेत्। ततो घौतनववाससाऽऽच्छाद्य नवे वैणवे पटले निधाय मङ्गलवाद्यगीः तपुरुषस्रकादिवेदद्योषेण स्वणृहमानयेत्। ततो रात्रौ देवं सम्पूज्य तः दनुष्ठया दमनाधिवासनं कुर्यात्। तदिःथं देवस्य पुरतः स्थाण्डलमुपः लिप्य तत्राष्टदलं कमलं कृत्वा सितपीतक्रण्णरक्तवर्णेः सम्पूर्य तद्वः हिश्चतुष्काणं विधाय पीतवर्णेन सम्पूर्य तद्वहिवं कुल्मण्डलत्रयं विश्वाय इवेतरकपीतैः सम्पूर्य तद्वाहिश्चतुष्काणं विधाय रक्तवर्णेन पुरः येत् , सर्वतोमद्रं वा सम्पादयेत् । उपरि पञ्चवर्णे वितानं कुर्यात् । उक्तमण्डले गुद्धोदकपूर्णे हेमरलफलयुतं कुम्भं निधाय तस्मिन् दमः नपदलं संस्थाप्य—

पूजार्थ देवदेवस्य विष्णोर्कस्मीपतेः प्रभोः। दमन त्विमहागच्छ लानिष्यं कुरु ते नमः॥

इति दमनके तत्र तद्देवतामावाहयेत्। ततो दमनपूर्वभागे क्लीं कामदेवाय नमः। हीं रत्ये नमः। इति रतिस्ति कामदेवं गन्धादिभिः पूजयेत्। क्लीं सस्मदारीराय नमः। इत्वाग्नेथ्याम्। क्लीं मनकाय नमः। इति विश्वरियाम्। क्लीं वसन्तस्वाय नमः। इति नैऋत्याम्। क्लीं वसन्तस्वाय नमः। इति वायव्याम्। क्लीं मिश्चचापाय नमः। इति वायव्याम्। क्लीं मिश्चचापाय नमः। इति कोवेर्याम्। क्लीं पुष्पवाणाय नमः। इति द्वीद्याम्। हीं रत्ये नम इत्यस्य सर्वत्रानुषद्भः। ततः "तत्पुरुषाय विद्यहे कामदेवाय भीः मिष्टा तत्रोऽनद्भः प्रचोदयात्" इति कामगायञ्या दमनमधोत्तर्यातमः। सिमन्त्र्यं, गन्धादिभिः सम्पूष्ट्यं, हदयमन्त्रेण पुष्पाञ्चित्रं निवेद्यः,

नमोडस्तु पुष्पवाणाय जगदाहादकारिणे। मन्मन्थाय जगन्नेत्र रतिप्रिय नमोऽस्तु ते॥

श्वि नमस्कुर्यात्।

ततः— श्रीरोद्धिमहानागश्च्यावास्थितविष्मह । श्रातस्त्वां पूजायिष्यामि सन्निधौ भव ते नम. ॥ इति परमेश्वरं प्रार्थ्यं, पुष्पाञ्जाळि दत्वा, दमनं स्रवंतो रक्षन् गीताः दिना रात्रिमतिवाह्येत् । इत्यधिनासनम् ।

प्रातर्नित्यपूजान्तं विधायानेकोपचारैः पुनः सम्पुज्य दमनमञ्जरी सदूर्वी गन्धाक्षतयुक्तां मूलमन्त्रेणाभिमन्त्रयं कराभ्यां गृहीत्वा—

देवदेव जगन्नाथ बाडिछतार्थप्रदायक । हरस्थान पुरय मे विष्णो कामान्कामेदवरीपिय । दमं दमनकं देव गृहाण मद्जुग्रहात्। दमां सांवत्सरीं पूजां भगवन्परिपूरय ॥

इतिजप्तवा मुलमन्त्रेण भगवत्यर्पयेत्। ततो यथाशोमं दमनकमारोप्य भगवन्तं प्रार्थयेत्।

मणिविद्यममालाभिर्मन्दारकुसुमादिभिः।

हयं सांवत्सरी पूजा तवास्तु गरुडण्वज ! ॥

वनमालां यथादेव कौक्तुभं सततं हृदि ।

तद्वहामनकीं मालां पूजां च हृद्ये वह ॥

जानताजानता वापि न कृतं यचवार्चनम् ।

तरसंव पूर्णतां यातु त्वत्प्रसादाद्रमापते ॥

जितं ते पुण्डरीकाक्ष नमक्ते विद्वमावन ।

नमस्तेऽस्तु हृषीकेश महापुरुषपूर्वज ॥

मन्त्रहीनं कियाहीनं भक्तिहीनं सुरेश्वर ।

यत्पूजितं मयादेव परिपूर्ण तद्दन्तु मे ॥ हति ॥

तता देवं नमस्कृत्य गुरुं दमनेन वस्त्रादिना च सम्पूज्य भगवति कर्म निवेद्य स्वयं च तत्प्रसादत्वेन दमनशेषं धृत्वा द्विजान्सम्पूज्य भो जयेत्। स्वयं च बन्धुभिः सह भुश्रीतेति। इति दमनोत्सवः।

अथ जलकीडोस्सवः ॥

गाइडे-

निक्षित्य जलपात्रे तु मासे माधवसंबके ।
माधवं येऽर्षियण्यान्त देवतास्ते नरा भुति ॥
स्वर्णपात्रेऽथवा रौष्ये ताम्ने वा मृन्मयेऽपि वा ।
तोयस्यं योऽर्षयेद्वं द्यालिग्रामसमुद्भवम् ॥
प्रतिमां वा महाभाग तस्य पुण्यमनन्तकम् ।
तस्माज्येष्ठे सदा भूप ! तोयस्यं योऽर्षयेखरिम् ॥
वीततापो नरस्तिष्ठेद्यावदाभूतसंप्रवम् ॥ इति ।
वेदः कालविकल्पोऽयमुष्णस्य तारतस्यतः ।
गन्धोदकयुते पात्रे निस्यपूजां समाष्य स्व ॥

अतिवाह्य दिनं रात्रौ नीत्वा देवं निजासनम् । पञ्चोपचारैः सम्पूज्य तीर्थं प्राइय विसर्जयेत । आत्मानं गृहदारादि तेन तीर्थेन पावयेत् ॥ द्वादश्यां तु जले रात्रावर्चयेद्वरुडोक्तितः । द्वादश्यां पुजयेद्वात्रौ जलस्यं सलगायिनम् ॥ इति ।

विष्णुधम्मीतरे—

वैशासे पूर्णमास्यां वे जलस्थं जगद्दिवरम् ।
पूजयेद्वेष्णवो भक्तचा कृत्वोत्साहं मुद्दाान्वतः ॥
गीतवाद्यपताकाद्येः कृत्वा पुण्यमहोत्सवम् ।
ज्येष्ठस्यैकाद्शीं शुक्लां यजेत्वावत् प्रहर्षितः ॥ इति ।
अथ प्रसन्नाद् वसन्तपुष्पमहिमा ।

मिद्धिकाकुसुमैर्देवं वसन्ते गरुडध्वजम् । अर्चयेत् परया भक्त्या मुक्तिभागी भवेत्ररः ॥ यः पुनः पाळटैः पुष्पैर्वसन्ते गरुडध्वजम् । अर्चयत्परया भक्त्या दहेत्पापं त्रिधार्ज्जितम् ॥ इति । यः पर्याते तृतीयायां कृष्णं चन्दनकृषितम् । वैद्याखस्य सिते पश्चे स यात्यच्युतमन्दिरम् ॥

इति वचनाच्च छन्दतोऽनुष्ठेयः । आषाढस्य सिते पक्षे द्वितीया पुष्यसंयुता ॥ तस्यां रथे समारोप्य भगवन्तं रमापतिम् । यात्रोत्सवं प्रवत्यांथ प्राणयेत द्विजान् बहुन् ॥

इति स्कान्त्वचनाद्र्योत्सवोऽपि।

अथाषाढशुक्लद्वादस्या शयनोत्सनः ॥

रामार्चनचन्द्रकायां गारुडे—

मियुनस्थे सहस्रांसौ न स्वापयति यो हरिम् । वैष्णवेः सह संभूय ह्यनावृष्टिस्तदा भवेत् ॥

भविष्ये— मियुनस्थे सहस्रांशी स्वापयेन्मधुस्दनम् । तुस्राराशिगते तस्मिन् पुनस्त्थापयेत्प्रसुम् ॥ अस प्रयोगः ॥

पारणाहे पूर्वरात्री महतीं पूजां वाषद्योषयुतां विधाय वैश्ववातः भ्यष्ट्यं भगवन्तं नीराज्य नरयान आरोप्य वैश्ववैः सह गीतवादित्रज् त्यद्योषेजंळाश्यं नीत्वा पुष्पाञ्चाळं दत्या यानादुताय्यं तीरेऽङ्जिन्यास-माशास्य हस्तं दत्वोपवेशयत्। धोताङ्जिपाणिराचातः श्रोविष्णोरनुप्रः हार्थे शयनीक्षीरामहोत्सवं करिष्य इति सङ्कर्यात्मन्यासपूर्वकं देवन्याः सं कृत्वा "स्वर्णधम्मानुवाकेन "पुरुषस्केन" उत्तरनारायणेन" चाभिषिः च्य पञ्चामृतेन संस्नाप्य सम्पृत्य जय जय महाविष्णो विश्वमसुगृहाः णेति सम्प्रार्थ्य जलमध्ये पर्याङ्कं शुक्लवस्त्रसमाच्छकं सोपधानं संस्थाप्य तस्मिन् भगवन्तम् "अतो देव" इति मन्त्रेण प्रस्वापयेत्।

शेष पर्यंद्ववर्येऽस्मिन् फणामणिगणामले।

इतेतद्वीपान्तरे देषं कुछ निद्रां नमोऽस्तु ते ॥

इति नमस्कृत्य गन्धादिभिमंदापूजां कृत्वा,

स्रुप्ते त्वाय जगन्नाथे जगत्सुप्तं भवेदिदम् ।

विद्युद्धे च विद्युच्येत प्रसन्तो मे भवाष्यय ॥

इति सम्प्रार्थ्यं देषस्याप्रे चातुर्मास्यवतानि स्वीकुर्य्यात् ।

चतुरो वार्षिकान् मासान्देवस्योत्थापनावधि ।

इमं करिष्यं नियमं निर्विद्धं कुछ मेऽच्युत ॥

इदं व्रतं मया देव गृहीतं पुरतस्तव ।

निर्विद्धं सिद्धिमायातु प्रसादात् तव केशव ॥

गृहीतेऽस्मिन् व्रते देव पञ्चत्वं यदि मे भवेत् ।

तदा सम्पूर्णतां यातु प्रसादात् जनाईन ॥ इति ।

श्रावणे शाकस्य वर्जनं भाद्रे दझः, आदिवने पयसः, कार्तिके द्विदः छस्येति चातुर्मास्यवनसंक्षेपः। विस्तरस्तु व्रतप्रकाशे बेयः। अशकौयः कदिचित्रयमोऽनुष्ठेयः।

आषाढे तु सिते पक्षे एका दृश्यामुपोषितः। चातुर्मास्यवतं कुर्यात् यत्किञ्जिषियतो नरः॥

इति मदनस्ने महाभारतवचनात् । ततो यथाशक्ति देवं स्तुस्वा प्रजाः पाळे राजनि मञ्जळमाशास्य शक्षचरणतीर्थे वैष्णवैः सहाभिवन्य प्राइय गीतादिना भगवन्तं परितोष्य वैष्णवान् सम्पूज्य नरयाने भगवन्तमाः रोष्य गीतादियोषेमीन्दिरमानीय नीराज्य वैष्णवान् विस्जय निजासने उपवेश्य कर्म निवेद्येत् । इति शयनोत्यवः ।

अथ पवित्रारीपणोतसवः।

हेमाद्रौ— विष्णुरहस्ये।

आवणस्य सिते पक्षे कर्कटस्थे दिवाकरे।

द्वाद्द्यां वासुदेवाय पावेशारोपणं स्मृतम् ॥ तच्च नित्यमुक्तं बहुचपरिशिष्ट । विधिना शास्त्रदेष्टन यो न सुर्यात्पवित्रकम् ॥ हरन्ति राक्षसास्तस्य वर्षपूजादिकं फलम् ॥ इति ।

पांचऽपि—

ऊर्जे वर्त मधौ दोलां श्रावणे तन्तुपूजनम् ।

चैत्रे दमनकारोपमकुर्वाणो वजस्यधः ॥

गाइवेऽपि—
प्रावृट्काले तु ये मत्यां नार्चिष्यन्ति पवित्रकैः।
तेषां सांवत्सरी पृजाऽफलं तस्य भविष्यति॥
तस्य=पवित्राख्यनागस्य(१)।

मन्त्रप्रकाशे-

अथ चेद्विष्नयोगेन सुरुषकालो न लभ्यते ॥ कन्यायां चापि कुर्वीत यावन्नोत्तिष्ठते हरिः(२)॥ इति ।

अय प्रयोगः।

दशम्यां हैमराँच्यताम्रान्यतमस्त्रेण तदसम्भवे पहस्त्रेण तद्भावे कुमार्या कर्तितेन कार्पासेन पवित्राणि कार्य्याणि । तथ्या—

रनात्वा त्रिगुणं त्रिगुणीकृत्य पञ्चगव्येन त्रोक्य शुद्धोदकेन प्रणवेन

(१) अत्रेदमनुसन्धेयम् ।

कर्नायान् वासुकेन्नीता पवित्री नाम नागराट् ।

निराहारवतो भूम्बा दैविकं चरदो रातम् ॥

तपस्तेपे समाश्रित्य देवदेवं महेश्वरम् ।

प्रसन्तपसा तस्य पुरतः पुरुषोत्तमः ॥

प्रणतार्तिहरः राम्भुराविरासीदुमाधवः ।

प्रसादाशिमुखं हृष्ट्या देवं स भुजगेश्वरः ॥

कण्ठाभरणतां प्राप्तुं वित्र वरमनुत्तमम् ।

तथेत्याभाषितं कण्ठे दधार त्रिपुरान्तकः ॥

ये स्वा न बहु मन्यन्ते यथा सम्भावितो मया ।

जपहोमादिजं तेषां फळं स्वामेतु निश्वयात् ॥ इति ।

(२) अन्यत्रापि — पवित्रारोपणं विष्नात् श्रावणे न भवेद् यदि । कार्तिकाविर्धिद्दार्के कतर्व्यमिति नारदः ॥ इति । प्रक्षाच्य मूलमन्त्रेण शङ्कोदकेनाष्ट्रोत्तरम्भिषिच्य भगवद्गायच्या ता वद्यारमभिमन्त्र्य नवस्त्र्याष्ट्रोत्तर्वातद्वीतद्वीत् गुणितानि क्रमेण देव स्य जानू हनाभिपर्यन्तान्यु त्रममध्यमकिष्ठानि पवित्राणि सम्पाद्य तेषु यथाकमं पर्वित्राच्याच्यातिद्वाद्यासंख्याकानञ्ज्ञ प्रपर्वतद्वीमात्रान् प्रन्थीन् कृत्या अष्टोत्तरसहस्रगुणितमुक्तविगुणं वा वनमालापवित्रं निर्माय तस्मिन्नष्ट्रोत्तरातं प्रन्थीन् कृत्यात् । ''चत्वारो प्रन्थयः स्मृताः' दिति तु गहि । ततो याजमानपवित्रं गन्धपवित्रं च कानेष्ठेन समं कृत्वा गुर्वग्न्योः पवित्रं मध्यमसमे निवध्य साधारणपवित्राणि निमास्त्रिभिः स्त्रैः कुर्यात् । ततोऽप्राक्षरेण पवित्राण्यभिमन्त्र्य कुङ्कमगोरोचनकपूरे रञ्जायत्वा । ततोऽप्राक्षरेण पवित्राण्यभिमन्त्रय कुङ्कमगोरोचनकपूरे रञ्जायत्वा । ततोऽप्राम्पिमन्त्रयेत्, विर्म्ण्यासम्, सक्रत्किनश्चम् , ततो नववैणवपटले तानि निधाय शुभ्रवस्रेण्णाच्छाद्य देवस्य पुरतः स्थापयेत् । ततोऽपामार्गेण दन्तधावनं कृत्वा स्नात्वा नित्यक्रियां विधाय भगवन्तं संपुष्ट्य प्रार्थयेत् ।

क्रियालोपविघातार्थं यस्वया विहितं प्रभो । मयेतत् क्रियते देव तव तुष्ट्ये पवित्रकम् ॥ न हि विद्नो भवेदत्र कुरु नाथ द्वां मयि । सर्वथा सर्वदा विष्णो ! मम त्वं परमा गतिः ॥ इति । तत एकमकं कृत्वा तां रात्रिमतिबाह्येत् । इति दशमीकृत्यम् ।

# अथैकादशीक्रस्यम् ।

अधैकाद्द्यां नित्यप्जान्तं कृत्वा देवस्य पुरतः सर्वतो भद्रे पुण्याः स्वुपूर्णे कुम्भं निधाय तस्मिन्पवित्रपटलं संस्थाप्य फलपुष्पमालालः ङ्कृतं वितानमुपर्योबस्य भगवन्तमभ्यद्यं पायसं निवेद्य—

सांवत्सरस्य यागस्य पवित्रीकरणाय भोः। विष्णुलोकात् पवित्राद्य आगच्छेह नमोऽस्तु ते।।

इति मन्त्रेण मूलमन्त्रयुतेन पवित्रं तं तुष्टाऽऽवाद्योत्तममध्यकानिष्ठेषु ब्रह्मविष्णुशिवान् सत्वरजस्तमांसि वेदत्रयं लोकत्रयं चाऽऽवाद्य वनमाः लायां प्रकृतिमावाद्य तदीये मौकुटे भागे घुलोकमावाद्य-

सर्वाभरणिवत्राङ्ग सर्वदेव नमोऽस्तु ते (१)। लावण्यकपिवद्वात्मन् स्येष्ठसूत्रं समाश्रय ॥ सर्वाधारधराक्षप सर्वकर्तः प्रजापते । सर्वथात्मेश सुत्रेऽस्मिन् सान्निष्यं कुरु ते नमः ॥

<sup>(</sup> १ ) सर्वदेवनमस्कृत इत्यन्यत्र पाठः ।

भिंद बी० म० १०

अतिवेग जगद्योने पुरुषात्मन्दिवस्पते ।
कनीयो मे प्रभो देव तेजसा स्त्रमाश्रय ॥
द्वित त्रिभिमन्द्रयेहत्तमादीनि त्रीण्याममन्द्रम,
प्रकृतिर्जगतः कत्रीं सर्वछावण्यदायिनी ।
श्रीस्त्रे नित्यकत्त्याणे सांनिष्यं कुह ते नमः ॥
सर्वरत्नोज्वछाकार ब्रह्माण्डब्रह्मरोचिष ।
मुकुटोत्तमसर्वाङ्ग श्रियः सृत्र दहेहि भोः ॥

रति वनमालातदृष्वंभागावभिमन्त्रयेत्। तत आवाहितदेवता मुलः मन्त्रण सम्पूष्य त्रिस्त्रयां ब्रह्मावरणुशिवानः नवस्वश्यामोङ्कारसोमविहिः ब्रह्मनागद्याश्चरविश्वविद्वेदेवान् प्रान्थिषु क्रियापौठवीवीराविजयेशाप राजितामनोन्मनीजयाभद्रामुक्तिदा आवाह्य गन्धादिभिस्ताम्बूलान्तैः सम्पूजयेत्। ततो गन्धपवितं धूपितं गृहीत्वा प्रणवेनाभिमन्त्रय—

विष्णुतेजोद्भवं रम्यं सर्वपातकनाशनम् । सर्वकामप्रदं देव तवाङ्गे धारयाम्यहम् ॥ इतिमन्त्रेण मुलमन्त्रेण च देवस्य पादयोः समर्प्य नीराज्य पञ्जोपः

चारैः सम्पूज्य स्तवेः स्तुरवा देवं निमन्त्रयेत्।

आमन्त्रिताऽसि देवेश पुराणपुरुषोत्तम । प्रातस्थ्वां पूजयिष्यामि सान्निष्यं कुरु केशव ॥ क्षीरोद्धिमहानागशय्यावस्थितविष्रह । प्रातस्थ्वां पूजयिष्यामि सन्निधा भव ते नमः ॥ इति ।

ततो देवं नत्वा देवाय सुत्रेभ्यश्च पुष्पाञ्जिलं निवेद्य सूत्राणि सर्वतो रक्षन् गीतादिना रात्रो जागरणं कुर्यात् । इत्यधिवासनम् ।

अथ प्रातिनित्यपूजान्ते पवित्रपूजां कृत्वा नीराज्य स्तुत्वा नत्वा मङ्गलघोषपूर्वकं गन्धद्वाक्षतयुक्तानि उत्तममध्यमकानिष्ठानि क्रमेण मुलमन्त्रेणादाय ज्येष्ठमष्टाविशत्या मुलमन्त्रेणाभिमन्त्रय,

कृष्ण कृष्ण नमस्तुभ्यं गृहाणेदं पवित्रकम्। पवित्रीकरणार्थीय वर्षपूजाफलप्रदम्॥ पवित्रकं कुरुष्वाद्य यन्मया दुष्कृतं कृतम्। शुद्धो भवाम्यहं देव त्वत्पसादारसुरेइवर॥

इति मुलमन्त्रेण निवेद्येत्। एवं मध्यमम्। ततः कनिष्ठम्। ततोः वनमालामद्याविद्यासिमन्द्रय—

वनमालां यथादेव कौस्तुमं सततं हृदि । तद्वरपवित्रन्त्तंसवं पूजां स्वहृद्ये वह ॥ रियुचार्यं मुळेन मुकुटमारभ्य विनिवेदयेत्। ततो हैममुख्यानीतराः ण्यष्टोत्तरशतेनाष्टाविशत्या वाभिमन्त्रय-साधारणपवित्राणि परिवारः देवताभ्यो नामभिर्दत्वा देवाय महानैवेद्यं ताम्बूळञ्ज निवेद्य नीराज्य चामरैः संवीज्य दर्पणं प्रदृष्यं पुष्पाञ्जिळं दत्वा प्रार्थयेत्।

> मणिविद्यममालाभिर्मन्दारकुसुमादिभिः । इयं सांवत्सरी पूजा तवास्तु गरुडध्वज ॥ जानताजानतावापि न कृतं यत्तवार्चनम् । केनिचिद्विध्नदोषेण परिपूर्णं तदस्तु मे ॥ अपराधसहस्नाणि क्रियन्तेऽहर्निशं मया । दासोऽयमिति मां मत्वा क्षमस्व मधुसुद्दन ॥ इति ।

ततो नमस्कत्य मुळमन्त्रं यथाशकि प्रजप्याशी देवमावाह्य नित्य-होमं निर्वर्थ मुळन पवित्रं समप्यं वहिस्थदेवं प्रतिमायामुद्धास्य गुरु-समीपमागत्य गन्धवस्त्रालङ्कारादिसमर्पणपूर्वकं पवित्रं समप्यं शक्या द-क्षिणां दत्वा नमस्कुर्यात् । ततो वैष्णवद्विज्ञानसंपूर्ण्य तेभ्यः पवित्राणि दत्वा याजमानपवित्रं स्वयं धृत्वा ब्राह्मणान् सम्भोज्य यथाशकि द-क्षिणां दत्वा बन्धुभिः सह भुक्षीत । ततः त्रिरात्रमहोरात्रं वा देवे पवि-त्राणि धारयेत् । तावति काले ब्रह्मचारी हविष्याशी मवेत् । आमेषेकः समये पवित्राणि उत्तार्थ पुनर्दस्त्रात् । ततो देवमभ्यवर्थ सूत्रं विसर्जयेत् ।

सांवत्सरीं शुभां पुजां सम्पाद्य विधिवन्मम । बजेदानीं पवित्र ! त्वं विष्णुलोकं विसर्जितः ॥ इति ।

ततो भगवति कम्भे निवेदयेत् । न रात्री हरि स्नापयेत् । दमनकः पित्रद्वाद्योस्तु न रात्राविप कुर्व्यादिति नृसिंहपरिचयोक्तेः ॥ इति पवि त्रारोपणोत्सवः ।

अथ कटदानोत्सवः।

मदनरते, भविष्योत्तरे ।

त्राप्ते भाद्रपदे मासि एकाद्र्यां सितेऽहिन । कटदानं भवेद्विष्णोर्महापूजां प्रवर्तयेत्॥ इति ।

महापातकनाद्यनमिति नृसिंहपरिचय्यायां पाठः । कटदानं=वि-प्णोः श्रयनस्याक्रपरिवृत्तिकरणम् । द्वादश्यामेतदिति तु रामार्चनचिद्र-कायाम् ।

तत्प्रयोगम् वतसङ्खलपवर्ज रायनोत्सववद् द्रष्टव्यः। सङ्कल्पे कड-

दानोत्सवं करिष्ये द्दाति विशेषः । शेषे पर्यङ्केति मन्त्रस्थाने च देवदेव जगन्नाथ योगिगम्य निरञ्जन । कटदानं कुरुष्वाद्य प्राप्ते भाद्रपदे शुभे ॥ दृश्युचार्य्य कर्णिकापरिवृत्ति विद्ध्यात् । इति कटदानोत्सवः । अथारिवनशुक्लदशम्यां सीमातिकमणोत्सवः ।

भविष्ये -

शमीयुक्तं जगन्नाथं भक्तानामभयङ्करम् । अर्चयित्वा शमीवृक्षमर्चयेच्च ततः पुनः॥

स्कान्दे ।

आहिवनस्य सिते पक्षे सीमातिक्रमणोत्सवम् । दशस्यां वैष्णवः कुर्याद्वीतवाद्यभदेर्तुतः ॥ इति । शमीपूजनाङ्गमन्त्रश्च रामार्चनचित्रकायाम् । शमी शमयते पापं शमी लोहितकण्टकी । धरिज्यर्जुनवाणानां रामस्य प्रियवादिनी ॥ इति । गृहीत्वा साक्षतामाद्वी शमीमुलगतां मृदम् ।

गीतवादित्रनिर्घोषेस्ततो देवं गृहं नयेत्॥ इति सीमातिकमणोत्सनः। अय कार्तिकोत्सनः।

स्कान्दे ।

कार्त्तिके नार्चितो बेस्तु भक्तियोगेन केश्ववः। नरकं ते गमिष्यन्ति यमदृतैश्च मन्त्रिताः॥ इति।

विष्णुरहस्ये कार्तिकं प्रकृत्य —

मालतीन्दीवरे पद्मेः कमलैश्च सुगन्धिभिः।
कुसुमोसीरकपूरैविलिप्य वरचन्दनैः॥
नैवेद्यधूपदीपाद्यर्चयेन्तु जनाईनम्।
मनसा कम्मणा बाचा पूजयेद्ररुडध्वजम्॥
कुर्यात् तदीयस्तवनं बृहद्गक्तिजितेन्द्रिय। दृति।

रात्रिचतुर्थमागे च गानादिना जागरणं निर्वत्यं स्नात्वा किञ्चि

द् वतं विधेयमित्युकं— रामार्चनचित्रकायाम् ।

कार्त्तिके पश्चिमे यामे तव गीतं करोति यः। वसते वे स वैकुण्ठे पितृभिः सह नारद॥ नीराज्येशं ततः स्नावाद्विधिना तुष्टये हरेः। व्रतं चरेत्तथा किञ्चिच्छुखोर्जमहिमानकम्॥ शते कार्तिकोत्सवः अथ भगवत्प्रबोधोत्सवः।

मदनरत्ने नाह्ये ।

पकादश्यां तु शुक्कायां कार्त्तिके मासि केशवम् । प्रसुप्तं बोधयेद्वात्रो श्रद्धामिकसमन्वितः ॥ इति । तत्रैव मविष्योत्तरे ।

कार्त्तिके शुक्रपक्षस्य पकादश्यां पृथास्तत । मन्त्रेणानेन राजेन्द्र देवमुख्यापयेद् द्विजः॥

मन्त्रः—

ब्रह्मेन्द्रस्द्राग्निकुबेरस्यंसोमादिभिर्वन्दित वन्दनीय । वुध्यस्व देवेश जगिष्ठवास मन्त्रप्रभावेण सुखेन देव ॥ इयञ्च ब्राद्शी देव प्रबोधार्थ सुनिर्मिता । त्वयेव सर्वलोकानां हितार्थ शेषशायिना ॥ इत्तिष्ठोत्तिष्ठ गोविन्द नारायण जगत्पते । त्विष सुप्ते जगत्सुप्तमुरियते चोरियतं जगत् ॥ इति ।

वाराहे।

कुमुद्रय च मासस्य भवेद् या द्वादशी शुभा॥ इति प्रकृत्य-कृत्वा ममैवं कम्माणि द्वादश्यां तत्र माधवि॥ ममैवाराधनार्थाय इमं मन्त्रमुदीरयेत्।

मन्त्रः—

"ब्रह्मणा रुद्रेण च स्त्यमानो भवानृषिवन्दितो वन्दनीय प्राप्ता द्वादंश्योयं ते प्रवुष्यस्व जाग्रस्व मेघाः गताः पूर्णश्चन्द्रः शारदानि पुष्पाणि लोकनाथ तुभ्यमहं द्दानि"इति । रामार्चनचिन्द्रकाबामपि द्वादशीविधाः नाहृद्रश्युक्ता, "अथ कार्तिक ग्रुक्कार्क" इत्यादिना। एवञ्च वाराहेऽपि विस्पष्टं द्वादशीविधानाद्वाविष्योत्तरवाराहमन्त्रवर्णयोश्च तत्सङ्कीर्चनात्सकः लशिष्टाचाराच्च द्वाद्द्यामेव प्रवोधोत्सवः । अन्यथा भविष्योत्तर एकादशीविधानात्त्रत्र तत्करणे तत्रत्यमन्त्रवर्णस्यासमवेतार्थता स्यात् । एकादशीविधानात्त्रत्र तत्करणे तत्रत्यमन्त्रवर्णस्यासमवेतार्थता स्यात् । एकादशीवद् द्वाद्द्या अपि विहितत्वेनात्यन्तं वाधायोगात्, अष्टदोषद् प्रविक्रलपापत्तेश्च । तस्मादेकादशीश्रवणं तत्र लोकिकोषकलपनामिश्रायं बहुश्वस्त्रत्रोधेन व्याख्ययम् ।"सह सोमौ कीणात्यभिषेचनियद्रशपययोः" इतिवाक्यगतकीणातिरिवावभृश्चदीक्षादिश्वत्यनुरोधेन क्रयोपकलपनपरः (१) । उक्तञ्च नृसिहपरिचर्यायामेतत् "एकादश्यामुपोषितः समाहितो वा भृत्वा द्वाद्श्यां नक्तं शयनोत्थापनव्रतं कुर्यादिति वचनद्रयार्थो व्याख्वेयः, तदाकाशं वायुं स्रष्ट्वा तेजोऽस्यजतिववत् 'इति । तस्माद् द्वादः

<sup>(</sup>१) स्पष्टं चेदं पूर्वभीमांसैकादशाध्यागद्वितीयपादगतचतुर्दशाधिकरणे।

इयामेवायमनुष्ठेयः।

अथ प्रयोगः।

शयनेत्स्ववन्जलाशयं गत्वा सङ्करपपर्यन्तं विधाय प्रबोधोत्सवं कुर्व इति सङ्करण्य तद्वदेव सम्पूज्य भविष्यमन्त्रेण वाराहमन्त्रेण वेदं विष्णुरिति मन्त्रयुक्तेन, वादित्रघोषेश्च जलतल्पादुत्थाप्य तीरे समुपवे इय महानुग्रहं प्रार्थयेत्।

> सोऽसावदभ्रकषणो भगवान्त्रवृद्ध प्रेमस्मितेन नयनाम्बुरुहं विज्ञम्मन् । इत्थाय विश्वविजयाय च नो विषादं माध्या गिरापनयतात्पुरुषः पुराणः॥ इति ।

ततः पुष्पाञ्जलि निवेदयेत्।

गता मेघा वियानेव निर्मलं निर्मला दिशः। शारदानि च पुष्पाणि गृहाण मम केशव ॥ इति।

"आपो वा इदमासं सिल्लिसेव" इत्यनुवाकं जप्तवा पञ्चामृताभिषे-कपूर्वकं पुरुषस्केनाभिषिच्य नीराज्य न्यासपूर्वकं गम्धादिभिर्मदापूजां इत्वा कपूरेण नीराज्य साक्षतजलमादाय प्रतिमासवतानि निर्दिह्य भगवानेतैः प्रीयतामिति भगवति निवेच "जयजय जहाजाम" इति बे-दस्तुत्या स्तुत्वा-

स्वस्त्यस्तु विश्वस्य खळः प्रसीदतां ध्यायन्तु भृतानि शिषं मिथो धिया । मनश्च भद्रं भजतादधोक्षजे आवेश्यतां नो मतिरप्यहेतुकी ॥

इत्याशिषः प्रार्थ्यं गीतादिद्योषैर्भगवन्तं रथ आरोप्य जयजयस्वनपूर्वं पञ्चोपचारेः सम्पूज्याशिषः प्रार्थयेत् ।

युक्तः शैष्यादिवाहेर्मधुमधुररणात्कि द्विःणीजालमालै रक्षीधैमीक्तिकानामविरलमाणिभिः सम्भृतश्चेव हारैः। हैसैः कुम्भैः (१)पताकाशिवतरक्षविभिर्भूषितः केतुमुख्ये रुज्जेर्ब्रह्मेशवस्यो दुरितहरहरेः पातु जैत्रो रथो वः॥ पलायध्वं पलायध्वं रे रे दितिजदानवाः। संरक्षणाय लोकानां रथाक्दो मुकेशरी॥ इति।

ततो भगवत्त्रसादमालामादाय प्रह्वादादिमिराकृष्यमाणरथं परिभा-ध्य स्वयं वैष्णवैः सद्दाकर्षणं कुर्वन्पुरमध्ये रथं भ्रामयेत् ।

<sup>(</sup> १ ) शिवतरुश्चिभिरिति अन्यत्र पाठः ।

यथोक्तं रामार्चनचित्रकायाम् ।

नृत्यैर्वाचिर्मागवतेः घण्टावाचजयस्वनैः। भ्रामयेत्स्यन्दनं विष्णोः पुरमध्ये समन्ततः॥ रथेन सह गच्छन्ति पुरतः पृष्ठतोऽप्रतः। महाविष्णुसमा होते भवन्त्यङ्भिमवा अपि॥ इति।

स्वस्वगृहागतश्च देवः सर्वैः पूज्यः।

येषां गृहागतो बाति रथस्थः श्रीनृकेसरी ॥ पूजा तेस्तैः श्रकर्तन्या विच्छाास्यविवर्जितैः ।

इति तत्रेव वचनात्। ततश्च स्वगृहागमनादि शयनोरस्ववस्कार्यम् । इति बोघनोत्सवः ॥

अथ जयन्तीसंक्षेपः।

मत्स्योऽभृद् धुतभुग्दिने मधुसिते, कूर्मो विधौ माघवे, वाराहो गिरिजासुते नमसि, यद् भूते सिते माघवे । सिहो, ख्राद्रपदे सिते हरिदिने श्रीवामनो, माघवे रामो गौरितियावतः परमभूदामो नवस्यां मधाः ॥ कृष्णोऽष्टस्यां नमसि च परे चादिवने यद्शस्यां बौद्धः, कर्को नमसि समभूच्छुक्ळषष्ठवां क्रमेण ॥ इति ।

हुतभुग्दिनं=प्रतिपत्(१)। विधः=दशमी । गिरिजासुतः=चतुर्थी । भूतं=चतुः देशी । हरिदिनं=द्वादशी । गौरीतिथिः=ततीया ।

तत्राध्यमन्त्राः।

सत्यव्रतोपदेशाय जिह्नमीनशरीरधृक् ।
प्रव्याविधकृतावास गृहाणार्ध्यं नमोऽस्तु ते ॥
धृतवान् कूर्मक्रपेण मन्दरं श्लीरसागरे ।
स्वमक्तरस्रणपरो गृहाणार्ध्यं नमोऽस्तु ते ॥
ब्रह्मनासिकसम्भूत शङ्कचक्रगदाधर ।
वराहक्ष देवेश गृहाणार्ध्यं नमोऽस्तु ते ॥
कर्यपादितिसम्भूत वटुरूपि जगद्गुरो ।
कृपया देवदेवेश गृहाणार्ध्यं नमोऽस्तु ते ॥
जमदिनसुतो वीर श्लीवयान्तकर प्रभो ।

<sup>(</sup>१) एतेनात्र हुतभुग्दितं तृतीयेति केषां चिद्रपाख्यानं न सयुक्तिकम् । अभिवा-चकेन हुतभुक्शब्देन त्रित्वलक्षणाद्वारा तृतीयायां लक्षितायां लक्षितलक्षणास्यादतस्तदपेक्ष-याऽभिदेनस्यतया प्रसिद्धायाः प्रतिपद् एव षष्ठीसमासेन प्रहीतुमुचितमिति व्याजितमिति विभावनीयम् ।

गृहाणाः वें मया दत्तं कृपया परमेर्वर ॥ दानवानां विमोहाय महामोहस्वरूपधृक्। गृहाणाध्ये मया दत्तं दीनबन्धो नमोऽस्तु ते ॥ भभारोत्तारणार्थाय संवलग्रामसम्भव। गृहाणाः ये मया दत्तं किहकानि परमात्मने ॥ इति । अद्यंदानं च षोड्योपचारैः सम्पृत्य तत्तज्ञन्मकाले विधेयम् ।

जन्मकालास्तु--

अहो मध्ये वामना रामरामौ मत्यः क्रोडश्चापराहे विमागे। क्रमः सिंहो बौद्धकरकी च सायं कृष्णो रात्रा कालसाम्ये च पूर्वा ॥ इति जयन्युत्सवाः ।

अथार्चननिर्णयः।

अर्चनं पूजा। सा चाभ्युदयनिःश्चेयसहेतुरिति तत्र तत्रोक्तम्। थोभागवते तावत्।

एवं क्रियायोगपथेः पुमान् वैदिकतान्त्रिकः। अर्चन्नुभयतः सिद्धिमतो विन्दत्यभीव्सितम् ॥ इति । तथार्चनं प्रकृत्य--

पतद्वदन्ति मुनयो मुहुनिःश्रेयसं नृणाम्। मारदो भगवान् व्यास आचार्योऽङ्गिरसः सुतः ॥ इति । एतत्कमलपत्राक्ष करमंबन्धविमोचनम्। इति च।

वृह्णारदीये।

शिवपूजापरो वापि विष्णुपूजापरोऽपि वा। यत्र तिष्ठति तत्रैव लक्ष्मीः सर्वाश्च देवताः॥ इति। यत्र पूजापरो विष्णोस्तत्र वहिनं बाघते। राजापि तस्करो वापि व्याधयश्च न सन्ति हि॥ प्रेताः विद्याचाः कुष्माण्डा ग्रहा बालग्रहास्तथा । डाकिन्यो राक्षसाश्चेव न बाधनतेऽच्युतार्चकम् ॥ इति ।

तथा। मनोहरेश्च गःधिश्च पुष्पेश्च सुमनोहरैः। अभ्यर्च्य विष्णुमीशं वा तत्तत्साहण्यतां व्रजेत् ॥ इति । शङ्करस्याथवा विष्णोर्घृतयुक्तञ्च गुग्गुलम्। दत्वा धूपं नरो भक्त्या सर्वपापैः प्रमुच्यते ॥ इति च। तिलतेलान्वितं दीपं विष्णोर्वा शङ्करस्य वा।

दत्वा नरः सर्वकामान् सम्प्राप्तीति नरोत्तम ॥

घृतेन दीपं यो दद्याच्छङ्करायाथ विष्णवे ।

स मुक्तः सर्वपापेभ्यो गङ्गास्नानफळं ळभेत् ॥

पद्यदिष्टतमं भोज्यं तत्तदीशाय विष्णवे ।

दत्वा तु तत्पदं याति चत्वारिशत्कुळान्वितः ॥ इति ।

कौमेंऽपि ।

एष देवो महादेवः सहा संसारभीकिमः।
ध्येयः पूज्यश्च वन्धश्च ह्येयो लिङ्गे महेरवरः॥
येऽचियध्यन्ति मां नित्यं भक्त्या कलियुगे द्विजाः।
विधिना वेदहष्टेन ते गमिष्यन्ति तत्पदम्॥
नार्चयन्ति हरे कपं शिवं ये श्रुतिनोदितम्।
तेषां दानं तपो यद्यो वृथा जीवितमेष च॥ इति।

नरसिंहपुराणेडपि।

ब्राह्मणाः श्वातिया वैद्याः स्त्रियः शुद्धान्स्यजादयः । सम्पूज्य तं सुरश्चेष्ठं भद्गत्या सिंहवपुर्धरम् ॥ मुज्यन्ते चाशुभेर्दुः खेर्जन्मकोटिसमुद्धवैः । सम्पूज्य तं सुरश्चेष्ठं प्राप्तुवन्त्यभिवाञ्चितम् ॥ इति । शालप्रामार्चनं फलविशेषो नृसिंहपरिचर्यायाम्— स्वान्दे ।

शालत्रामशिलालिङ्के यः करोति समर्चनम् ॥ तेनाचितं कार्तिकय ! युगानामेकसप्ततिः ॥ इति । लिङ्गपुराणेऽपि ।

गन्धमार्व्यार्घनैवेदैः शास्त्रप्रामशिस्रार्चनम् । कुरुते मानवा यस्तु कस्ते भक्तिपरायणः ॥ कर्पकोटिसहस्राणि रमते सन्निधौ हरेः ॥ इति । अन्यान्यपि पूजास्थानाम्युक्तानि—

श्रीभागवते । (स्कन्ध० ११ अ० २७ ऋरो० ९) अर्चायां स्थण्डिलेऽग्नी वा सूच्यें वाष्सु हृदि द्विजे । द्रव्येण भक्तियुक्तोऽर्चेत्स्वगुरुं माममावया॥ इति ॥

अय प्रयोगः । बाह्ये मुहूर्त उत्थाय श्रीगोबिन्दं स्मृत्वा— प्रातः स्मरामि भवभीतिमहार्चिद्यान्त्ये नारायणं गरुड्वाह्नमञ्जनाभम् । प्राहाभिभूतमद्वारणमुक्तिहेतुं चक्रायुधं तरुणवारिजपत्रनेत्रम् ॥

मित बी म ११

प्रातनंप्राप्ति वचसा मनसा च मुर्धा पादारविम्द्युगलं परमस्य पुंसः ।
नारायणस्य नरकाणंवतारणस्य पारायणप्रवणविप्रपरायणस्य ॥
प्रातमंज्ञामि भजतामभयङ्करं तं प्राक्सवंजम्मकतपापभयापहरवै ।
यो प्राहवक्ष्रपतिताङ्ग्रिगजेन्द्रघोरशोकप्रणाशमकरोद् धृतशङ्ख्यकः ॥
प्रातः स्मरामि द्रधिघोषविनीतिनिद्रं निद्रावस्नानरमणीयमुखारविन्दम् ।
ह्यानवश्यवपुषं नवकञ्जनाभमुन्निद्रपद्मनयनं नवनीतचोरम् ॥

हित पिठित्वा शौचद्दन्तभावनमुखप्रक्षालनानि विधाय अनन्तं ध्याः स्वा तत्पादोदकं धारायित्वात्मीयां तनुं शुद्धां विचिन्त्य तीर्थं गत्वा पर् मह्तरप्रात्ये हनानादिकं कारेष्ये हाते सङ्कृष्य हवगृल्लोक्तहनानं विधाः याचान्तः, "अस्त्राय कट्" हत्यस्त्रमन्त्रेणाप्तिममन्त्र्यास्त्रेणेकमाणनाङ्कानि प्रक्षात्य मागान्तरेण सर्वदेहमालिष्य तीर्थे निमज्यास्त्रमन्त्रे यथाद्याः स्वावत्यांन्मज्याचम्य हन्मन्त्रेणाङ्करामुद्रया तीर्थमावाहयेत् ; गङ्कार्यां नितं कचित् । मागान्तरे जले विलाख्याष्ट्रस्त्रमालिख्य तत्र देवमालिख्य तत्र देवमावाह्य पञ्चोपचारैरभ्यवर्य शक्तितो मूलमन्त्रेणाद्यमर्पणं कृत्वा "कृष्ण मां पावय" हित निमज्य "पृतोऽहिम" हत्युन्मज्य मुलेन कुम्भन् मुद्रया ह्वात्मानमभिषिञ्चेत् ।

> दक्षाङ्गुष्ठं पराङ्गुष्ठे क्षिप्त्वा हस्तद्वयेन तु । व्यवकाशमेकमुर्धि कुर्यात् सा कुम्भमुद्रिका ॥

ततो जलेनोध्वेपुण्डं विश्वाय "कृष्णं तर्पयामि" इति त्रीनञ्जलीन् शिप्त्वा पूर्ववत् संप्र्य पश्चाङ्गानि सन्यस्य हृदि देवमुद्धास्य तर्रः मागत्य द्विराचम्यास्त्रभृ गुद्धे वस्त्रे परिधाय द्विराचम्य दश तिलकान् मृदा कुर्च्यात् "केशवाय नमः" इति ललाटे प्रथमं, स च दशाङ्गलः कार्यः । "दशाङ्गलप्रमाणं बदुत्तमोत्तममुच्यते" इत्यादित्यपुराणात् । अभ्यान्यिप परिमाणान्तराणि प्रन्थान्तरोक्तानि यथाचारं कर्तव्यानि । "नारायणाय नमः" इत्युदरे "माधवाय नमः" इति हृदि । "गोविन्दाय नमः" इति कण्टे । "विष्णवे नमः" इति दक्षिणकुस्रो । "मधुसूदनाय नमः" इति दक्षिणवाही । "त्रिविकमाय नमः" इति दक्षिणकर्णे । "वामनाय नमः" इति वामकुस्रो । "प्रधिराय नमः" इति वामवाही "ह्योकेशाय नमः" इति वामकर्णे "प्यानाभाय नमः" इति अपरभागे । "दामोदराय नमः" इति कर्टो । तदिदं तिलक्षधारणं नित्यम् ।

यागो दानं जयो होमः स्वाध्यायः पितृतर्पणम् । भस्मीभवति तत्सर्वमुध्रवपुण्ड्रं विना कृतम् ॥ इति मदनपरिजाते वद्यपुराणवचनात्। ततो वैदिकी सन्ध्यां कृत्या मू लेन त्रिवारं मार्जनमधार्विधातिवारं तर्पणं रविमण्डलस्थेदेवाय द्वाद्यावाः राष्ट्रयप्रदानं द्यावाराभिमन्त्रितजलपानञ्च कृत्वा सूर्य्यादीश्वमस्कृत्य पूजाः मन्दिरं गच्छेदित्युक्तं सन्त्रप्रकाशिकायां विवारण्यैः। अथ घौताङ्क्षिः चरण आचान्तो देववेश्मान सम्मार्जनोपलेपनाङ्गणप्रोक्षणानि स्वस्तिः कादीनि च कुर्यात्। एतन्महिमा—

बृहनारदीये।

देवतायतने राजन् कृत्वा सम्मार्जनं नरः। यत्फलं समवाप्रोति तन्मे निगदतः शृणु॥ वावत्यः पांशुकणिकाः सम्यक् संमार्जिता नृप !। तावत् युगसहस्राणि विष्णुलोके महीयते ॥ यस्तु देवालये राजन्नपिगोचर्ममात्रकम्। जलेनासेचनं कुर्यात् तस्य पुण्यफलं शृणु ॥ यावत्यः पांशुकणिका द्रवीभूता जनेदवर । तावज्ञन्मार्जितेः पापैः सद्य एव प्रमुच्यते ॥ गन्धोदकेन यो मत्यों देवतायतने नृप। भक्तितः सेचनं कुर्यात् तस्य पुण्यफलं श्रुणु ॥ द्रवीभृतानि यावन्ति रजांसि मनुजेश्वर । तावद्वषंसहस्राणि हरिसाइप्यमश्बुते ॥ शिलाचुर्णेन यो मरर्थो देवतायतने नृव। करोति स्वस्तिकादी<mark>नि तेषां पुण्यं निद्यामय ॥</mark> यावत्यः कणिका भूमौ क्षिप्ता रविकुलोद्भव । तावयुगसहस्राणि हरिसालोक्यमइन्ते॥ इति।

वाराहेडिप ।

गृहीत्वा गोमयं देवि मम वेदमोपलेपवेत् ।

ग्वहतानि तत्र यावन्ति पतन्ति च विलिम्पतः ॥

तावद्वपंसहस्राणि दिन्यानि दिवि मोदते ।
सम्मार्जनं प्रवस्थामि तन्त्रृणुस्य वसुन्धरे ॥
यां गतिं पुरुषाः यान्ति स्त्रियो वा सम्मणि हिथताः ।
ग्रुचिर्मागवतः ग्रुद्धो श्वपराधविवर्जितः ॥
यावन्तः पांसवो भूमेरुद्धीवन्ते तु चालिताः ।
तावद्वपंशतान्याग्रु स्वर्गलोके महीयते ॥ इति ।
अथ पूजापात्राणि प्रक्षास्य गन्धपुष्पादीन्युपसस्य देवस्य पुरतः

कौशाद्यासने स्थित्वा स्वपुरतः शक्कं संस्थाप्य स्वस्य दक्षिणतो गम्धाः युत्तरतः स्वयमाद्धतशुद्धजलपूर्णकुम्ममासाय देवस्य दक्षिणतो घृत-दीपं वामवस्तैलदीपं विधाय शङ्कायण्यानादपुरःसरं नानास्त्रोत्रैर्भगः बन्तं बोवयत् । नादयोर्मिहमा—

बृह्नारदीये-

देवतायतने कुर्वन् राजन् राङ्करवं नरः। सर्वपापविनिर्मुको ब्रह्मणा सह मोदते। देवतायतने ये तु घण्टानादं प्रकुर्वते। तेषां पुण्यानि कथितुं कः समर्थोऽस्ति पण्डितः॥ इति।

बाराहे— विना भेर्यादिशब्देन द्वारस्योद्धाटनं मम । महापराधं जानीयात् द्वात्रिशन्तं(१) मम प्रिये ॥ इति । आदिशब्देन शङ्कादि । उद्घाटनं नामात्रप्रबोधो विवक्षितः । तेत्र

(१) अत्र भेर्यादिशाब्दं विना देवद्वारोद्धाटनस्यैकत्रिंशस्वेन महापराधस्य च द्वाः त्रिंशत्तमस्वेन महणादन्येषामाकाङ्किततया पूजायां सर्वैः सर्वथा हेयतया चेतरेऽपि त्रिंश-दपराधा भक्तजनसौकर्यायात्र समावेशिताः, ते च यथा वाराहपुराणे ११७ अध्याये— वराह उवाचेत्युपकम्य उक्ताः—

प्रथमं चापराधालं न रोचेत मम प्रिये। अक्ता तु परकीयाचं तत्परस्ति चिर्वतनः ॥ द्वितीयस्त्वपराधोऽयं धर्माविद्याय वे अवेत् । गत्वा मैथ्रनसंयोगं योनुमां स्ट्रशते नरः ॥ वतीयमपराधन्त कल्पयामि वसन्धरे । हुष्टा रजस्यकां नारीभस्माकं यः प्रवसते ॥ चतुर्थमपराधन्त रहं नैव क्षमाम्यहम् । स्पष्टा तु स्तक्षेत्र व्यसंस्कार्कृतं तु वै ॥ पद्ममञ्चापराधं च न क्षमामि वस्रक्धरे। हुष्टा तु स्तकं यस्तु नाचम्य स्पृशते तु माम् ॥ षष्ठं तं चापराधं वै न क्षमामि वसन्धरे । ममार्चनस्य काले तु पुरीषं यस्तु गच्छति ॥ सप्तमं चापराधन्त कल्पयामि वसुन्धरे । यस्त नोकेन बसोण प्रावतो मां प्रवयते ॥ अष्टमं चापराधं च कल्पयामि वसन्धरे । ममैवार्चनकाले यस्त्वसमं वै प्रभाषते ॥

वापराधप्राविश्वत्तप्रकरणे "भेर<mark>ीश्चब्दमकृत्वा तु यस्तु मां प्रतिबोधः</mark> येत्" इत्युक्तैः । स्तोत्राणि तु—

शोरे जागृहि जागृहि क्षणमपि त्वामन्तरेणाखिलं नैव स्थातमलं कुतः सुखफलं सुर्ज्ञात विश्वं विभो । तेनोचिष्ठ कपाविशिष्ट निलय स्वां दिष्टमुन्मीलय त्रैलोक्योपरि तां प्रसारय हरे ! पीषयूधारामिव ॥ श्रीजाने जगदीश जागृहि जय त्रैलोक्यमालोक्यतां देवेश स्वदशा विलोक्य तया पीयूषसम्पूर्णया । सावदश्चित किञ्जिदेव कुटिला सत्ता समालम्बतां

नवमं चापराधं तं न शोचामि वसुन्धरे । अविधानं त यः स्पृश्य मामेव प्रतिपद्यते ॥ दशस्वापराघोऽयं मम चात्रियकारकः। कदस्त यानि कर्माणि कुरुते कर्मकारकः ॥ एकादशापराधं तु कल्पयामि वधुन्धरे । अकर्मण्यानि पुण्यानि बस्तु मासुवकल्पयेत् ॥ द्वादशं चापराधं तं करुपयामि वसुन्धरे । बस्त रक्तेन वञ्चेण कीसुम्भेनोपगच्छति ॥ त्रयोदशं चापराधं कल्पयामि वसुन्धरे । अन्धकारे च मां देवि यः स्पृशेत कदाचन ॥ चतुर्दशापराधं तु करपयामि वसुन्धरे । यस्त इष्णेन वस्रेण सम कर्माणि कारयेत् ॥ अपराभं पश्चद्द्यां कल्पयामि वसुन्धरे । अधौतेन तु वस्रेण यस्तु मामुपकरुपयेत् ॥ शोडशन्त्वपराधानी कल्पयामि वरानने । स्वयमनं त यो व्यवादह्यानादिप माधिव ॥ अपराधं सप्तदशं कल्पयामि वसुन्धरे । यस्त मास्यानि मांसानि मक्षयित्वा प्रपद्यते ॥ अद्याद्यापराधं च कल्पयामि वसुन्धरे । जाळपादं मक्षयित्वा यस्तु मामुपसर्पति ॥ एकोनविशापराधं कल्पयामि वसन्धरे । यस्त में दीपकं स्प्रष्टा मामेब प्रतिपवते ॥ विंशकं चापराधं तं करपयामि वरानने ।

केदं भूमितलं क चापि सालेलं कुत्रानलः कानिलः ॥ इत्याद्दीनि । ततो भगवन्तं प्रबुद्धं नीराज्य दन्तधावनं समर्प्यं निर्माल्यमपसार्यं प्जामारभेत । आचम्य प्राणानायम्य तिथ्यादि संकीर्य श्रीपरमेइवरः प्रीत्यर्थे यथाशाकि यथामिलितोपचारैः पूजनं करिष्य इति संकल्प्य "पृथ्वि त्वये"ति मन्त्रेण म्बस्तिकासन उपविशेता। वाराहे-

> जानुवीरन्तरे सम्यक् कृत्वा पादतले शुभे। ऋजकायो भवेद्योगी स्वस्तिकं तत्प्रवस्यते । पुण्यं निगद्तिं तस्य कः समर्थोऽस्ति पण्डितः ॥ इति । अपसर्पन्तु ये भूता ये भूता दिवि संस्थिताः॥ ये भूता विष्नकर्तारस्ते नश्यन्त शिवाशया ।

<mark>बहस्तार "हुं फट्, इति रक्षां दिक्षु वि</mark>धाय दक्षिणतो गं गणपतये

इमशानं यस्तु वै गस्वा मामेव प्रतिपद्यते ॥ एकविंशापराधं तं कल्पयामि वसन्धरे । पिण्याकं अक्षयिखा त यो मामेवाभिगच्छति ॥ द्वाविश चापरार्ध तं कल्पयामि प्रिये सदा । यस्त वाराहमांसानि प्रमारेणोपपादयेत ॥ अपराधं त्रयोविंशं कल्पयामि वसुन्धरे । धुरौ पीत्वा तु यो मर्खः कदाचिद्रपसर्पति ॥ अपराधं चतुर्विशं कल्पयामि वसुन्धरे । यः कसम्भं च मे शार्क भक्षयिखोपचकमे ॥ अपरार्ष पद्मविंशं कल्पयामि वसुन्धरे । परप्रावरणेनेव यस्तु मामुपसर्पति ॥ अपराधेषु पर्दिशं करपयामि वसुन्धरे । नवाशं यस्तु अक्ष्येत न देवान् न पितृन् यजेत् ॥ सप्तिशं चापराधं कलपयामि गुणान्विते । उपनाही च प्रपदे तथा वापी च गच्छति ॥ अपराधं त्यष्टविशं कल्पयामि गुणान्विते । बरीरं महंयित्वा तु यो मामाप्रोति माधवि ॥ एकोनात्रिशापराधा न स स्वर्गेषु गच्छति । मनीर्जन समाविष्टो यस्तु मासुपगरछति ॥ त्रियकं चापराधं तं करपयासि यदास्विन । गम्बपुष्पाण्यद्त्वा त वस्त भूपं प्रयच्छति ॥ इति ।

नमः । हुं हुर्गाये नमः । सं सरस्वत्ये नमः । क्षं क्षेत्रपालाय नमः । इति नमस्कृत्य वामतो गुरुपरम्परां नमेत्। यथासम्प्रदायं वामनोऽस्वमन्त्रेण वाणी शोधयित्वा तालत्रत्रं विधाय चकाय स्वाहा अङ्गुष्टाभ्यां नमः। विचकाय स्वाहा तर्जनीभ्यां नमः । सुचकाय स्वाहा मध्यमाभ्यां नमः। त्रेलोक्यरक्षणचकाय स्वाहा अनामिकाभ्यां नमः। असुरान्तकचकाय स्वाहा कानिष्ठिकाभ्यां नमः। इत्यङ्गुलिन्यासं कृत्वा एवमेव हृदयादि न्यासं कुर्यात् । आचकाय स्वाहा हृदयाय नमः। इति अङ्गृष्ठरः हितावककराङ्गुलिभिहीदे, विचक्रायस्वाहा शिरसे स्वाहीत एताभि रेव शिरांस, सुचक्रायस्वाहा शिखाये वषर् शते अधींगुष्ठमुखिना गिखायां, जलोक्यरक्षणचकाय स्वाहा कवचाय हामिति व्यत्यः स्तकरद्वयाङ्गुलिप्तिर्वर्माण, असुरान्तकचक्रायस्वाहाँ अस्त्राय फ डिति अङ्गुष्ठेन मध्यमाङ्गुलित्रयं संपोड्य सरलया तर्जन्या वामाः ङ्गुष्ठमुलमास्फालयोदाते पञ्चाङ्गन्यासं कृत्वार्वायां मुलमन्त्रन्यासं कुर्यात्। ततः तद्विष्णोः परमं पदामिति मुलमन्त्रेण च कल्यमाश्रमन्त्रय कर्प्रादिना तुलसीदलैश्च संस्कृत्य तदुदकेन शङ्घमुक्तमन्त्राभ्यामापूर्य गन्धपुष्पतुलसीरलेः संस्कृत्योक्तमन्त्राभ्यामभिमन्त्र्य तज्जलं पात्र यहोत्वा तुलसीदलैरात्मानं वस्त्रादिमिविंभृषितं देवासनं पूजाङ्गानि च पात्रगम्धादीनि मूलमन्त्रेण प्रोक्ष्य पादाद्यधं त्रीणि पात्राणि कलशो दकेनापूर्य पाद्यार्घयात्रयोर्गन्घएष्पतुलसीदलानि आचमनीयपात्रेण ल वङ्गादिसुगन्चिद्रव्याणि तुलसीदलानि च निक्षित्य "हृदयाय नमः" "शि रसे स्वाहा" "शिखाये चषर्" इति मन्त्रेयेथाक्रममाभिमन्त्र्य गायत्र्या मुलमन्त्रेण च सर्वाण्याभिमन्त्रयेत्। ततो भृतगुद्धिपाणप्रतिष्ठे कुर्यात्। ते, दृश्यम् , वामनासापुटे धूम्रवर्णे "यम्" द्रति वायुवां जं प्यायन् बोड शवारं च जपन् वायुमाप्यीप्रणेन च प्रलयकद्वायोरिवामुख वृद्धि शोः षणशांक च विचित्त्य चतुःषष्टिवारं जपन् कुम्भकं कृत्वा प्रतिबद्धवा युना स्वतनुक्याप्तिशोषणे ध्यात्वा द्वात्रिशद्वारं जपन् दक्षिणनासापुटेन रेखयेत्। ततो दक्षिणपुटे "रम्" इत्यान्निबीजमहणं लीनमाहतं ध्यायन् पूर्वः वदापूर्य वृक्षिदाहशकी प्रलयाग्निवत् विचिन्त्य पूर्ववत्कुम्भकं क्रत्वा तेनाः ग्निना स्वतनुदाहं प्यात्वा वामनासापुरेन प्यानम—सहवायुं पूर्ववत्। ततो वामनासापुरे "टम्" राति चन्द्रबीजं शुक्कं ध्यायन् असृतेनै-क्यं विचिन्त्य पूर्ववज्ञपन् पूरकं कुर्वन् छलाटचन्द्रं ब्रह्मरन्ध्रापरपर्या-बं प्रात नीत्वा "वम्"इति जपन् पूर्ववत् कुम्भकं कुर्वन् नीतबोजाद्वाछि तसाधिधारया सर्ववर्णमय्या दग्धदेहमाव्लाव्य तत्तव्रणस्थानयुतं दिव्यदे हमुत्पन्नं विचिन्त्य पूर्ववत् दक्षिणनासया रेचनं कृत्वा "लम्"दितवीजेन देहकाठिन्यं "हम्'दिते सुषिरोत्पति ध्यायेत्। ततः ॐ आं हीं क्रों यं र लं वं शं षं सं हों हं सः सोऽहम्।

मम प्राणा रह प्राणा मम जीव रह हिथतः।

मम सर्वे िद्याणि मनो बुद्धिरहङ्कारश्चितं पृथिव्यप्तेजोबाटवाका-श्वाच्द्रस्पर्शक्षपरसगन्त्रश्चोत्रत्वक् चक्षार्जिह्यात्राणवाक्षपाणिपादपायूपस्थ प्राणा रहेवानत्य सुखं चिरं तिष्ठन्तु स्वाहा, सोऽहं हंसः हों हं सं वं शं वं छं रं यं क्रीं हों आमोगिति मन्त्रेण प्राणप्रतिष्ठां क्रत्वात्मानमीशाभित्रं विचिन्स्य षोड्शप्रणवावृत्ति षोडशसंस्कारसिद्धर्थं निर्वर्तयेत् ।

#### अथ मातृकान्यासः॥

मातृकानां ब्रह्मार्षगांयत्री च्छन्दो मातृकासरस्वति देवता हलो बीजानि स्वराः शक्यः शरीरगुद्धौ विनियोग इत्युक्तवा शिरोजिहाहृत्सु
"ब्रह्मण नमः" इत्येवसृषिच्छन्दोदेवताः क्रमेण विन्यस्य अं कं खं गं धं
छं आं हृदयाय नमः । इं चं छं जं झं अं ईं शिरसे स्वा हा । उं टं ठं छं छं
णं ऊं शिखाये वषट्, एं तं थं दं घं नं ऐं कवचाय हुम्, ओं एं फं बं
भं मं औं नेत्रत्रयाय वौषट्, अं यं रं छं वं शं खं हं धूँ आ अखा
य फट्। इति षणमन्त्रीरङ्गुष्ठादिकनिष्ठान्ताङ्गुलीषु करतलकरपृष्ठयोश्च
विन्यस्य तैरेव यथामन्त्रीलङ्गं हृदादिष्विण न्यसेत्।

अथ मातृकादेवतां ध्यायेत्।

पश्चाग्रद्वणंभेदैविंहितवदनदोःपादयुक्कुक्षिवक्षो देशां भास्तत्कपर्दीकिलतशशिकला(१)मिन्दुकुन्दावदाताम् । अक्षस्रक्कुम्भविन्तालिखितवरकरीं(२) व्यक्षरां पद्मसंस्था मच्छाकरुपामनुच्छस्तनजघनभरां भारतीं तां नमामि॥ इति।

ततः कण्ठे वोडग्रमातृका अ इत्याद्या न्यसेत्। हृद्ये क इत्याद्या द्वादग्र। नाभौ ड इत्याद्या दश्गे। लिङ्गे ब इत्याद्याः षट्। आधारे व इत्याः द्याश्चतद्भः। श्रुवोर्मध्ये दक्षौ। ॐ नमः सर्वत्रादौ योज्यम्।

ॐ नमः इति तु न्यास आन्तरः परिकीर्तितः ।

इति गौतमीतन्त्रोक्तः । इत्यन्तमांतृकान्यासः ।

<sup>(</sup> १ ) कपर्याकिलतश्चिकलामिति मेरतन्त्रे पाठः ।

<sup>(</sup>२) लिखितकरतलामिति मेरतन्त्रे पाठः।

# अथ बहिर्मातृकान्यासः।

अथ प्रणवादिनमोन्तान्नेतान् भालमुखनयनश्रवणनासापुरगण्डो 
प्रदःतपाङ्किद्वयेषु मूर्घरसनयोश्च विन्यस्य दक्षिणवाहोर्मूलमध्यमणिव 
न्धाङ्कित्वलाग्रदेशेषु कवर्गे, वामबाहुसम्बन्धिषु तेष्वेव चवर्गे विन्यसे 
त्। दक्षिणपादस्योरुम्लजानुचरणमध्याङ्गुलिमुलाग्रदेशेषु च रवर्गमे 
तेषु एव वामपादसन्धिषु तवर्गे, पार्श्वद्वयपृष्ठनाभ्युदरेषु च पवर्गे विन्य 
स्य हृद्क्षिणांसककुद्धामांसेष्वन्तस्थान् न्यसेत्। बाहुद्वयपदद्वययोः शव 
सहान् हृदयमारभ्य विन्यस्योदराननयोर्क्ष्मौन्यसेत्। सर्वत्र प्रणवादिन 
मोन्तत्वे "आदरात्"इति कमदीपिकोक्तेः। एतानेव वर्णान् सानुस्वारात् 
"ॐ क्षं नमः" इत्येवं प्रातिलोम्येनोक्तेषु भालादिस्थानेषु विन्यस्य ॐ अः 
नमः, इत्येवं सविसर्गान् अकारादीन् न्यसेत्, पुनः अः नम इत्यादि यथास्थानं न्यस्वा अं नम इत्यादि यथास्थानं न्यस्त्वा अं नम इत्यादिगं तं 
यथास्थानं स्रोभया १ न्यसेत्। इति मानुकान्यासः॥

#### अथ केशवादिन्यासः ॥

अमुष्य प्रजापतिर्ऋषिः, गायत्रीछन्दः, लक्ष्मीनारायणो देवता देह गुद्धौ विनियोगः । ऋष्यादिन्यासाङ्गन्यासौ पूर्ववत् । ध्यानम्—

> उद्यत्मद्योतनशतस्त्रिं तप्तहेमावदातं पार्श्वद्वन्द्वे जलिधसुतया विश्वधात्रया च जुष्टम् ॥ नानारत्नोल्लिसत्विविधाकलपमापीतवस्रं विष्णुं वन्दे दरकमलकौमोदकीचकपाणिम् ॥

आकला=आभरणानि यस्य तं, दरः=शक्कः। इति ध्यात्वोक्तस्थानेषु यथाक्रममेतान्मन्त्रान् न्यसेत् । अं के श्वात्वोक्तस्थानेषु यथाक्रममेतान्मन्त्रान् न्यसेत् । अं के श्वात्वोक्तस्थानेषु यथाक्रममेतान्मन्त्रान् न्यसेत् । अं के श्वात्वे नमः । एवमुत्तरत्रापि साजुस्वारतत्त्वहणादित्वनमो नत्ते । नारायणाय कान्त्ये, माध्याय तुष्ट्ये, गोविन्दाय पुष्ट्ये, विष्णवे धृत्ये, मधुसूदनाय श्वान्थे, त्रिविक्रमाय क्रियाये, विमानाय स्थाये, श्वीधराय मेधाये, ह्योकेशाय हर्षाये, पद्मनामाय श्रद्धाये, दामोदराय लज्जाये, वासुदेवाय लक्ष्म्ये, सङ्कर्षणाय सरस्वत्ये, प्रद्यामाय प्रीत्ये, चिक्रणे जयाये, । गदिने दुर्गाये, शार्ङ्किणे प्रभाये, खिन्ने स्थाये, शक्किले जयाये, हिल्ले वाण्ये, मुस्रलिने विलासिन्ये, शक्किले विज्ञाये, [पाञ्चिने विरज्ञाये ] अङ्कृश्चिने विद्याये, मुक्कुन्दाय विनद्यये, नन्दज्ञाय सुनद्ये, नान्दने स्मृत्ये, नराय ऋद्ये, नरक्षिते समृद्धे, हत्ये अत्वाव सन्दाये, नान्दने स्मृत्ये, नराय ऋद्ये, नरक्षिते समृद्धे, हत्ये अत्वाव सन्दाये, नान्दने स्मृत्ये, नराय ऋद्ये, नरक्षिते समृद्धे, हत्ये अत्वाव सन्दाये, नान्दने स्मृत्ये, नराय ऋद्ये, नरक्षिते समृद्धे, हत्ये अत्वाव सन्दाये, नान्दने स्मृत्ये, नराय ऋद्ये, नरक्षिते समृद्धे, हत्ये अत्वाव सन्दाये, नान्दने स्मृत्ये, नराय ऋद्ये, नरक्षिते समृद्धे, हत्ये अत्वाव सन्दाये, नान्दने समृत्ये, नराय ऋद्ये, नरक्षिते समृद्धे, हत्ये

गुद्धे, रुष्णाय बुद्धे, सत्याय भुक्त्ये, सात्वताय मत्ये, शौरये श्रमाये, शुरवराय रमाये, जनार्दनायोमाये, भूधराय क्लेदिन्ये, विश्वमूर्तये क्लिश्नाये, वेकुण्ठाय वसुदाये, इति पञ्चवर्गाणाम् ।

त्वगात्मने पुरुषोत्तमाय वसुधायै, असुगात्मने बल्जिन परायै, मांसारमने बल्जिन परायै, मांसारमने बल्जान परायै, मांसारमने बलाव स्थमाये, अस्थ्यात्मने वृष्ट्याय स्थमाये, अस्थ्यात्मने वृष्ट्याय स्थाये, ग्रुकात्मने हंस्राय प्रभाये, प्राणात्मने वराहाय निशाये, शक्तात्मने विमलाय अमोघाये, कोधात्मने नरसिंहाय विद्युताये, इति यादीनाम् ।

अमुष्य च न्यासस्य श्रामिति बीजादिश्वं फलविशेषजनकं तारात्र-हाणामिव "शुकात्रान् गृहीतप्रजाकामः" इति वाक्यविहितं शुकात्रत्वम्। फलविशेषस्त्कः कमदीपिकायाम्। "समुपेत्य रमां प्रथीयसीं पुनरन्ते हरितां वजस्यसाँ"। इति केशवादिन्यासः।

मंनमः पराय जीवात्मने नमः। भं नमः पराय नारायणात्मने नमः। इति द्वाभ्यां सकळवपुषि न्यसेत्। पवमुत्तरत्रापि सानुस्वारप्रतिलोमवर्णाः किः। परायेतिपदं, नमः शब्दद्वयं च श्रेयम्। मत्यात्मने इत्वार्त्मने मन आत्मने, इति त्रिभिर्हादे न्यसेत्। शब्दात्मने स्पर्शात्मने स्पात्मने, इति त्रिभिर्हादे न्यसेत्। शब्दात्मने स्पर्शात्मने, इति त्रिभिर्हादे न्यसेत्। शारामने स्पर्शात्मने, इति पञ्चामः शिरोमुखहृदयगुद्धाङ्ग्रिषु । श्रोत्रात्मने व्यात्मने व्यात्मने जिह्वात्मने प्राणात्मने, इति यथालिङ्गं श्रोत्रादिषु, वागात्मने चस्तात्मने पादात्मने पायवात्मने उपस्थात्मन इति वागादिः वु, आकाशात्मने, वाद्यात्मने, अग्न्यात्मने, जलात्मने पृथिन्यात्मने, इति मुर्धमुखहृ लिङ्गपदेशित पञ्चवर्गाणां शं हृत्पुण्डरीकात्मने हं द्वादश्वकः लस्ययंमण्डलात्मने, सं वोडशकळचन्द्रविम्वात्मने, रं दशकळविहिबिः स्वात्मने, इति चतुर्भिर्हादे, पं परमेष्ट्यात्मने वासुदेवाय, यं पुरुषात्मने सङ्गर्षणाय, हं विद्वात्मने प्रधुम्नाय, वं निवृत्त्यात्मने अनिरुद्धाय, लं सर्वात्मने नारायणायिति पुनर्मूर्घादिषु कुक्षो कोपतत्वात्मने नृसिहाये ति सर्वदेहे ॥ इति तत्वन्यायः।

#### अथ प्राणायामः।

षोडशवारं वीजं जपन् दक्षिणनासापुटे च वायुं विरेडय द्वार्त्रिशः द्वारं जपन् वामेन तेनापूर्य चतुःषष्टिवारं जपन् कुम्मकं कुर्यादिति कः मदीपिकायामुक्तं "रेचयेनमारुतम्" इत्यादिना ।

गौतमीतन्त्रेडपि,

प्राणायामं चरेन्मन्त्री रेचपूरककुम्मकैः ॥ इति ।

पृरक्तादित्वं शारदामते। ततः स्वशरीरे पीउन्यासः, प्रणवादिनमोनतान् मन्त्रान् न्यसेत् सर्वत्र । ॐ आधारशक्त्ये नमः, मूलप्रकृत्ये, कूर्माः
य, अनन्ताय, पृथिव्ये क्षीरसमुद्रायेति मूलाधारमारभ्योध्वीं ध्वंद्देवेतद्वीः
पाय रत्तमण्डपाय कलपृष्टक्षायेति हृदि, दक्षिणांसे धर्माय वामांसे ज्ञानाय
वामोरुमूले वैराग्याय दक्षिणोरुमूले पेद्द्वर्थायेति पीठपादाः ।
मुखे अधम्माय, वामपाद्दे अज्ञानाय, नामा अवराग्याय, दक्षिः
णपाद्दे अनेद्द्वर्यायेति गात्राणि । ततः पीठमध्ये हृदि सम्पूर्णमञ्जे
विचिन्त्य तद्दलेषु अं अर्कमण्डलाय, इं सोममण्डलाय, मं विहमण्डः
लाय इदं त्रयं केसरेष्वित, श्रीमागवते श्रीधरस्वामिनः । कर्णिकायाम् वां
आत्मने, अं अन्तरात्मने, पं परमात्मने, ह्यां ज्ञानात्मने, तत्रेवाष्टासु पूर्वादिः
दिश्च मध्ये च विमलाये, उत्कर्षण्ये, ज्ञानाये, क्रियाये, योगाये, प्रसे,
सत्याये, ईशानाये, अनुप्रहाये, कर्णिकायामेव ॐ नमोभगवते विष्णवे
सर्वभूतात्मने वासुदेवाय सर्वात्मसंयोगपद्मपीठात्मने नम इति । एवं
पीठ सम्पूज्य तत्र जपाकुसुमारुणं प्रणवं ध्यात्वा तत्कर्णिकायां नित्याः
नन्दिस्प्रकाशममृतं श्रीगोपाजनविद्धमं सञ्चिन्तयेत् ।

# अथ करयोर्भन्त्रन्यासं कुर्घात् ।

स यथा श्रीद्शाक्षरस्य नारद् ऋषिविंराद्छन्दः श्रीकृष्णो देवता अमितिवीं स्वाहेति शक्तिः कृष्णः प्रकृतिदुंगाधिष्ठात्रीदेवता मन्त्रन्यासे विनियोग इत्युच्चार्य्य शिरासि नारदाय ऋषये नमः, रसनायां विराद्छन्दसे नमः, हित श्रीकृष्णदेवताये नमः, गुह्ये अमिति वीजाय नमः। पाद्योः स्वाहेतिशक्त्ये नमः। इति विन्यस्य करतळकरपृष्ठकर्णार्वेषु प्रणवसम्पुटितम्ळमन्त्रं न्यसेत् । ततः ॐ गों ॐ नम इति इत्यं द्शाक्षराणि दक्षिणाङ्गुष्ठप्रभृतिवामाङ्गुष्ठान्तकराङ्गुळीनामन्त्यपः वेसु विन्यस्य दक्षिणाङ्गुछद्रश्चिणकानिष्ठान्तासु वामाङ्गुष्ठादिवामकानिष्ठान्तासु च तथेव न्यसेत् । पुनस्तथेव वामाङ्गुष्ठादिदक्षिणाङ्गुष्ठान्तासु न्यस्था सानुस्वाराणि दशाक्षराणि नमोन्तानि दक्षिणाङ्गुष्ठादिवामकानिष्ठान्तासु विन्यस्य आचकायस्वाहेत्यादिपूर्वाकाङ्गपञ्चकन्यासं विधाय वीजसम्पुटितमातृकामिः पुरोदितमातृकास्थानेषु विन्यस्य दशतत्वन्यासं तनुयात्, गों नमः पराय मळात्मने भआत्मा १ इति गुह्यहृदास्यशिर्यःसु, अहङ्कारात्मने महत्तत्वात्मने, इति हृद्धि, प्रकृत्यात्मने पुरुषात्मने परामात्मने, इति सर्वोङ्गे, तत पतेष्वेव स्थानेषु विपरीतैर्विपरीतवर्णयुकैर्यः अवतेष्व मन्त्रीर्वन्यस्य मुर्थादिपादान्ते वपुषि प्रवणपुटितमृळमन्त्रेण अतिवेव मन्त्रीरिंन्यस्य मुर्थादिपादान्ते वपुषि प्रवणपुटितमृळमन्त्रेण

व्यापकन्यासं कराभ्यां विश्वायामुख्याद्यवर्णं मूर्धान मध्यमाञ्जुत्या न्यसेत तर्जन्यत्वितयानया द्वितीयं नेत्रयोः, अङ्गुष्ठरहितसर्वाङ्गुलिभिः तृतीयं श्रोत्रयोः, अङ्गुष्ठानामिकाभ्यां चतुर्थं नासयोः, सर्वाभिः पञ्चमं मुखे, अङ्गुष्ठतर्जनीभ्यां षष्ठं हृदि, अङ्गुष्ठमध्यमाभ्यां सप्तमं नाभौ, अङ्गुष्ठहीनाः ङ्गुलिभिरष्टमं गुह्ये, ताभिरेव नवमं जान्वोः, सर्वाभिर्दशमं पादयोः, सर्वत्र प्रणवपुटितत्वम् । ततोऽनयेव विधयाग्रिमाक्षरपञ्चकं, आग्रिमस्थानः पञ्चके विन्यस्याद्यवर्णपञ्चकमाद्यस्थानपञ्चकं न्यसेत्, पुनविपरीताक्षः राणि विपरीतस्थानेषु न्यसेत्, ताहिदं दशाक्षराणां न्यासत्रयं क्रमेण स्व ष्टिस्थितिसंहतिरिति यतिवामनप्रस्थयोरमुना क्रमेण भवति गृहस्थस्य संहतिः सृष्टिः स्थितिरिति स्थितिसंहतिः सृष्टिरिति ब्रह्मचारिणः।

# अथ विभूतिपज्ञरन्यासः ।

आधारे गुह्ये नाभौ हृदि गले मुखे अंसयोक्ष्वीर्दशाक्षराणि सातुस्वाराणि नमोन्तानि न्यसेत्, पुनरेवमेव कण्ठे नाभौ कुक्षिद्वये हृदि स्तनयोः पार्श्वयोरपरगले श्रोणिद्वये न्यस्ता शिरस्यास्येऽक्ष्णोः श्रुत्योः
निसोः कपोलयोश्च विन्यस्य पूर्वोक्तेषु करपत्सन्ध्यत्रेषु न्यसेत्, पुनः
कराङ्गुलिषु पांदाङ्गुलिषु च न्यस्ता शिरिस तदीयप्राच्यादिचतुर्दिश्च
तिस्मन्नेव सकले दोष्णोः सवश्नोश्च न्यसेत् पुनर्मूर्धनेत्रद्वयमुखकण्ठ
हृद्योद्रनाभिमृलगुद्धजानुद्वयप्रपदद्वयेषु विन्यस्य श्रोत्रद्वयगण्डद्वयांसद्वयस्तनद्वयपार्वद्वयक्दिद्वयोष्ठद्वयजानुद्वयजङ्गाद्वयाङ्गिद्वयेषु न्यः
सत् । तदेवं दश दशक्षरावृत्तयः संपद्यन्ते । प्रत्यावृत्ति च व्यापकः
न्यास्ये विधेयः ।

# अथ मूर्तिपजरन्यासाः ।

ॐ अं कृष्णवर्णाय केशवाय कीत्यें घात्रे नम इति भाले। नं आं कः नकवर्णाय नारायणाय कान्त्ये अर्थरणे नम इति उदरे। ॐ मों इयामवर्णाय माधवाय तुष्ट्ये मिश्राय नम इति इदि । मं ई कप्रवर्णाय गोविन्दाय पुष्टये वरुणाय नम इति कण्डमूले। गं उं रक्तवर्णाय विद्यावे घृत्ये अंशवे दक्षिणपार्श्वे । वं ऊं धृष्णवर्णाय मधुसुदनाय शान्त्ये भगाय नम इति दक्षिणभुजमूले। तें पंहरितवर्णाय त्रिविक्तमाय कियाये विवस्वते नम इति गलदक्षिणभागे । वां पें पिङ्गलवर्णाय वामनाय द्याये इन्द्राय नम इति वामपार्थे । सुं औं अञ्चवर्णाय अधिराय मेधाये पूष्णे नम इति वामभुजमूले । दें औं चित्रवर्णाय ह्यिकेः शाय इषीये पर्जन्याय नम इति गलवामभागे । वां अं पाण्डुरवर्णाय

पद्मनाभाय श्रद्धाये त्वष्ट्रं नम इति पृष्ठे । यं अः अञ्चनवर्णाय दामोः दराय छन्जावे विष्णवे नम इति ककुदि । अध द्वाद्याक्षरं मृश्निं न्यस्त्वा पूर्वोक्तमाचं दशाक्षराणां न्यासद्धयं विधाय सानुस्वाराण्य मृति चतुर्थ्यन्तानि हन्मुर्धशिकाकवचास्त्रपार्श्वद्वन्द्वकाटिपृष्ठमूर्द्वः चन्युवान्येष्वेव स्थानेषु विन्यस्याचकाद्यङ्गपञ्चकन्यासमृष्यादिन्यासं च छत्वा यथोपदेशं शङ्कचकगदापद्मकौस्तुभवनमालाश्रीवत्सवेणुमुद्रा दर्शयेत । नमः सुदर्शनाय "अस्त्राय फट्" इत्युक्तवास्त्रमुद्रया दश्विशां बन्धनं छत्वा श्रीकृष्णं ध्यायेत् ।

फुल्लेन्दीवरकान्तिमिन्दुवदनं बहोबतंसिषयं श्रीवरसाङ्गमुदारकोस्तुभघरं पीतास्वरं सुन्दरम् ॥ गोपीनां नयनोत्पळाचिततनुं गोगोपसङ्घावृतं गोबिन्दं करवेणुवादनपरं दिव्याङ्गभूषं भज्ञे ॥ इति । अथ चिन्तितभगवता स्वात्मनोऽभेदं विचिन्त्य पूर्वोक्तपीठस्थ मश्चिरं—

स्वागतं देवदेवेश सन्निधी भव केशव। गृहाण मानसीं पूजां मयार्थैः परिभाविताम्॥

हति संप्रार्थं मानसिनिदेंषिः षोडशोपचारैरर्चयेत् । अत्र शङ्कपृजः नादिकृत्वा हृत्स्थं देवं प्रतिमादावावाद्य बाह्यपृजा कार्येत्यागमविदः। भूतः शुद्धः पूर्वे शङ्कस्थापानाद्यव्यादिपात्राभिमन्त्रणान्तं कार्थिमिति तु श्री-भागवते । अथ—

महानीलनीलाभमत्यन्तबालं गुडास्निग्धवक्त्रान्तविस्नस्तकेशम् । अलिवातपर्थाकुलोत्फुरुल्ववश्वमुग्धाननं श्रीमदिन्दीवराक्षम् । द्दित देवं ध्यात्वा कुसुमपूरितमञ्जलि विधाय दृदि पूजितां भगवः ग्मृतिं मुलमन्त्रेणाञ्जलिगतां विभाव्य मूलेन ''सहस्वशीर्षां'' इति मन्त्रेण च ब्रह्मरुश्चेण शालग्रामेतरं बाह्यमूर्त्यादावावाहनमुद्रया योजयेत् ।

हस्ताभ्यामञ्जालं बध्वाऽनामिकामुलपर्वणोः । अङ्गुष्ठौ निक्षिपत्सेयं मुद्रा ह्यावाहने स्मृता ॥

अनयेव द्याधोमुक्या स्थापनमुद्रया स्थाप्यो चिक्रताङ्गुष्ठ संयुक्तमुष्टिः द्वयक्पसिन्नधापनमुद्रया सन्निधाप्यान्तिनिष्ठाङ्गुष्ठ संयुतमुष्टिद्वयात्मकः सन्निश्चियात्मकः सन्निश्चियात्मकः सन्निश्चियात्मकः सन्निश्चियात्ममुद्रया सन्निश्चोत्तानमुष्टियुगळक्पसन्मुखीकरणमुद्रया सन्मुसं कुर्यात्। अथ हेमक्प्याद्यन्यतमधातुमयं दारुमयं वा चतुष्पाः दमासनं पुरतः स्थाप्य तस्मन्तुकप्रकारेण।धारशक्त्याद्यनुप्रदान्ता दे-वताः संपूज्य पीठमन्त्रेण पुष्पाञ्चित्व तत्र दद्यात्। तत् आ चक्रायेत्यादि

चतुरङ्गन्यासं ज्वालाचकाय स्वाहा नेत्रत्रयाय वैषिडिति नेत्रन्यासमस्र रान्तकाय स्वाहा अस्त्राय फाडित्यस्त्रन्यासञ्च मृतौं करवा "अतो देवे"ति षड्चं तेष्वेव स्थानेषु विन्यस्योपकविपतमासनं "पुरुष एवेदं सर्व"मिति मन्त्रेण च कृष्णाय नम इत्यन्तेन भगवते समर्प्य तत्रासीनमृतेनिर्गतमाः वरणगणं स्वस्वस्थान उपवेशयेत्। ततः पीठगताष्ट्रहरूमसस्य पूर्वाः दिदिश्च ॐमादाय नमः। सुदामाय नमः। वसुदामाय नमः। किंकणये नमः। हित चतन्ना देवताः। एवम्रे प्रणवादिनमोन्तत्वं हृदयाय शिरशे शिखायै क चायेतिकेशरेष्वग्न्यादिकोणेषु नेत्रत्रयायेति पुरतः,अस्त्रायेति पूर्वादिचतु दिंशु इत्यङ्गावरणं; वासुदेवाय सङ्कर्षणाय प्रद्यम्नायानिरुद्धायेतिपूर्वादिः दलचतुष्ट्ये, शान्त्ये श्रिय सरस्वत्ये रत्ये इत्याग्नेयादिदलचतुष्ट्ये, इति वासुदेवाद्यावरणं, तद्वहिर्ज्जनाया निरुद्धायोद्धवाय दारुकाय विष्वकृते नाय सात्यकये नारदाय पर्वतायत्यष्टदिश्च, गरुड़ायोति पुरतः इति पा र्थाद्यावरणम् । इन्द्र्तिधये नीलिनिधये मुकुन्दाय मकराय अनङ्गाय कच्छ-पाय शक्वनिध्ये पद्मनिध्ये, इति पूर्वावरणेश्यो बहिरष्टदिश्च इति निष्या-वरणं, तद्वहिरिन्द्राग्नियमवायुवरुणनिर्ऋतिकुवेरेशानान् लोकपालान् विदिश्च पूर्वेद्यानादिङ्मच्ये ब्रह्माणं पश्चिमनिर्ऋत्योरन्तः राषं बज्जशक्तिद्-ण्डखङ्गपाशध्वजगदात्रिशूलान् क्रमेण दिक्पालसन्निधाबुपवेशयेत् इति अष्टमावरणम् । पतान्यावरणानि गोपालतापिन्युक्तानि । अथ सपरिवाराः य भगवते "प्तावानस्य"इति मन्त्रेण मूळेन चासादितपाद्यं निवेद्य "त्रिः पादु भवें " इति मन्त्रेण मुलेन चार्ध्य समर्प्य "तस्माद्विराइ" इति मुलेन च कष्णाय नमः सुधेत्यन्तेनाचमनीयं दत्वा मधुपकेश्च तादशमुळेनेव समर्थं पूर्ववत् पुनराचमनीयं दत्वा सुगन्धतेलेरभ्यज्य सुगन्धद्वयेरुन्मः र्दनं विधाय पञ्चामृतैराभिषिक्वयोष्णोदकैः संस्नाप्य गुद्धतीर्थोदकैः शक्केन घण्टां वादयानोऽभिषेचयेत्। तत्र मन्त्राः--श्रीभागवते ।

स्वर्णघम्मां जुवाकेन महापुरुषविद्यया । पौरुषेणापि सुक्तेन सामभी राजनादिमिः ॥ इति । [ श्रीभा० स्क० ११ २० २७ श्हो० ३१ ]

स्वर्णवर्षातुवाकः=सुवर्ण वर्म परिवेदवेनम् । इन्द्रस्यात्मानं द्रश्याः चरन्तम् । अन्तःसमुद्रे मनसाचरन्तं । ब्रह्मान्वविन्द्द्रशहोतारमर्णे । अन्तः प्रविष्टः शास्ता जनानाम् । एकः सन् बहुधा विचारः । शतं शुक्राः जि यत्रैकं भवन्ति । सर्वे वेदा यत्रैकं भवन्ति । सर्वे होतारो स्वर्वे होतारो सर्वे होतारो सर्वे होतारो स्वर्वे होतारो सर्वे होतारो स्वर्वे होतारो होत् होतारो स्वर्वे होतारो स्वर्वे होतारो होत् होतारो स्वर्वे होतारो होत् होतारो होत् होतारो स्वर्वे होतारो होत् होतारो होत् होतारो होत् होतारो होतारो होत् होत्या होतारो होत् होतारो होत् होतारो होत् होत् होतारो होत् होत् होतारो होत् होतारो होत् होत् होतारो होतारो होतारो होतारो होत् होतारो होतारो होतारो होत् होतारो होतारो

सर्वात्मा । सर्वाः प्रजा यत्रैकं भवान्ति । चतुर्होतारो यत्र संपदं गरछन्ति देवैः। समानसीन आत्मा जनानां। ब्रह्मेन्द्रमांग्न जगतः प्रतिष्ठां। दिव आः त्मानं सवितारं वृहस्पति । चतुर्होतारं प्रदिशोनुक्लप्तं । वाचो बीर्यं तपसान्वविन्दत्। अन्तः प्रविष्टं कर्त्तारमेतम्। त्वष्टारं कपाणि विकुर्वन्तं विषक्षिम् ॥२॥ अमृतस्य प्राणं यज्ञमेतं। चतुर्होतृणामात्मानं कवयो निचि क्युः। अन्तः प्रविष्टं कर्त्वारमेतं । देवानां बन्धुं निहितं गुहासु । अमृतेन क्ल्य यसमेतं। चतुर्होत्णामात्मानं कवयो निचिक्यः। रातं नियतः पर रिवेदविद्वाविश्ववारः । विद्वामिदं चुणाति । इन्द्रस्यात्मा निहितः पश्चहो ता। अमृतं देवानामायुः प्रजानाम् ॥३॥ इन्द्रंराजानं सवितारमेतम्।वायोः रात्मानं कवयो निचिक्यः। रहिंप रहमीनास्मध्ये तपन्तं। ऋतस्य परे कवयो निपान्ति । य आण्डकोशे भूवनं विभक्ति । अनिर्भिण्णः सन्नथ लोकान् विचछे। यस्याण्डकोशं शुष्ममाद्यः प्राणमुख्यम् । तेन क्ल्सोमृतेनाहम हिम । सुवर्ण कोशं रजसा परीवृतं । देवानां वसुधानीं विराजम् ॥४॥ अर मृतस्य पूर्णां तामु कलां विचक्षते । पादं षह्रोतुर्नाकेलाविवित्से । येनर्चवः पञ्चघोतक्रुप्ताः। उतवाषड्घामनस्रोतक्रुप्ताः। तं षह्रोतारमृतुभिः कल्पमानम् । ऋतस्य पद्दे कवयो निपान्ति । अन्तः प्रविष्टं कर्त्तारमेतम् । अन्तश्चन्द्रमसि मनसा चरन्तम्। सहैव सन्तं न विजानन्ति देवाः। इन्द्रस्यात्मानं शतधा चरन्तम् ॥५॥ इन्द्रो राजा जगतो य ईशे। स्रप्त होता सप्तधा विकल्रतः। परेण तन्तुं परिविच्यमानम्। अन्तरादित्ये म नसा चरन्तम् । देवानां हृद्यं ब्रह्मान्विन्दत् । ब्रह्मीतद्ब्रह्मण उज्जमार । अर्के श्रोतन्तं सरिरस्य मध्ये । आयस्मिन् सप्त पेरदः । महन्ति बहुळां <mark>श्चियम् । बह्वरवामिन्द्रगोमर्ताम् ॥६॥ अच्युतां बहुलां श्चियम् । स हरिर्वेसुः</mark> वित्तमः। पेरुरिन्द्राय पिन्वते। बह्वस्वामिन्द्रगोमतीम्। अच्युतां बहुलां श्रि यं। महामिन्द्रो नियञ्छतु । शतं शता अस्य युक्ता हरीणाम् । अर्वोङायातु वसुमीराईमरिन्द्रः। प्रमंहमाणो बहुलां श्रियम्। राष्ट्रमारिन्द्रः सविता मे नियच्छ तु॥ ॥ घृतं तेजो मधुमदिन्द्रियम । मय्ययमग्निर्दधातु । हरिः प तङ्गः पटरी सुपर्णः। दिविक्षयोनमसा य पति। स न इन्द्रः कामवरं दः दातु । पञ्चारं वक्तं परिवर्त्तते पृथु । हिरण्यज्योतिः सरिरस्य मध्ये । अजस्रं ज्योतिर्नमसा सर्पदेति। सनइन्द्रःकामवरंद्दातु। सप्त युञ्जन्ति रथमे-कचक्रम् ॥८॥ एको अइवो वहति सप्तनामा । त्रिनाभिचक्रमजरमनर्वम् । येनेमा विद्वा भुवनानि तस्थुः। भद्रं पद्यन्त उपसे दुरम्रे। तपोद्शिसामृ वयः सुवर्विदः। ततः क्षत्रं बलमोजश्च जातम् । तद्समै देवा अभिसः न्नमन्तु । इवेतं राईम बोभुज्यमानम् । अपां नेतारं भुवनस्य गोपाम् ।

इन्द्रं निचिक्युः परमे व्योमन् ॥९॥ रोहिणीः पिङ्गला एकरूपाः । क्षरन्तीः पिङ्गला एकरूपाः। रातं सहस्राणि प्रयुतानि नाब्यानाम्। अयं यः इवे तो रहिमः। परिसर्वामिदं जगत्। प्रजां पशुन् धनानि। अस्माकं ददातु । ह्वेतो रहिमः परिसर्वे बभूव । सुवन्मद्यं पशुन विश्वरूपान् । पतङ्गमक्तमसुर स्य मायया॥१०॥ हृदा पद्यन्ति मनसा मनीषिणः । समुद्रे अन्तः कवयो विचक्षते । मरीचीनां पदमिच्छन्ति वेधसः। पतङ्गोवाचं मनसा बिमर्ति । तां गन्धवीं वदद्वभें अन्तः। तां चोतमानां स्वर्धे मनीषां। ऋतस्य पदे कवयो निपान्ति। ये ग्राम्याः पद्यवो विद्वक्षपाः । विक्रपाः सन्तो बहुः धिकरुपाः। अग्निस्तां अत्रे प्रमुमोक्तु देवः ॥११॥ प्रजापतिः प्रजया संवि-दानः । वीतं स्तुकेस्तुके । युवमस्मासु नियच्छतं । प्रप्रयञ्जपति तिर । ये प्राम्याः पश्चो विश्वकपाः । विक्पाः सन्तो बहुधैकरूपाः । तेषां सप्ताः नामिह रन्तिरस्तु । रायस्पोषाय सुप्रजास्त्वाय सुवीर्याय । य आरण्या प्राची विश्वक्षपाः । विक्षपाः सन्तो बहुधैकक्षपाः ॥१२॥ वायुस्तां अग्रे प्रमुमोक्तु देवः । प्रजापतिः प्रजया संविदानः । इडायैः सृप्तं घृतव**ख**राचः रम् । देवा अन्वविन्दनगुहाहितम् । य आरण्याः पश्चवो विद्वक्षपाः । विद्याः सन्तो बहुधैकरूपाः । तेषामारण्याना(१)मिहरन्तिरस्त् । रायस्पोषाय सुप्रजास्त्वाय सुवीर्याय ॥१३॥ इति ।

अस्ति । ३। आयाम् । ३। नामाः । ३। किट् । २। इन्द्रश्ररों न मधि

<sup>(</sup> १ ) सप्तानामिति पाठः ।

महापुरुषविद्या तु—

जितं ते पुण्डरीकाक्ष ! नमस्ते विद्वभावन । सुब्रह्मण्य नमस्तेऽस्तु महापुरुषपूर्वज ॥ इति ।

पूर्ववदाचमनीयं समर्थं वस्रेण गात्रमार्जनं कुर्यात्। "तं यद्ग"मिः
तिमन्त्रेण मूळेन च क्षोमे वाससी परिधार्यायरणदेवताभ्यो चासांसि
द्रश्वा गायद्या च मनः समर्थं "तस्मात् यद्यात् सर्वंहुतः सम्भृतम्"
इति मूळेन चोपवीतं समर्थं मूळेनैवाळङ्कारात्रिवेद्य वेणुवनमालाः
श्रीवरसकौरतुमान् समर्थं तानि च तत्त्रप्तासा गन्धपुर्परभ्यव्यं पादुः
के भगवते द्रश्वा सपरिवाराय मगवते "तस्माद्यवात् सर्वंहुत" इति
ऋचा मुळेन च चन्दनागुरुकप्रयासकं गन्धं राह्वस्थतुळसीदळे पृहीः
रवा किनिष्ठ्यामिनिवय कुङ्कुमाक्षतांस्तदुपरि दत्वा "तस्माद्द्वा अजायन्ते"ति मूळेन च पुरपाणि समर्थं निर्मळकोमळह्वय्युतहरिततुः
ळसीमञ्जरीसमर्पणं मूळमन्त्रेण कुर्यात् । ताद्यमञ्जयंभावे कोमळः
दल्ळेयांद्वश्वरूपि पूजां तनुयात्।

नित्यमर्चयते यो वै तुलस्या हरिमीश्वरम् । महापापानि नश्यन्ति किं पुनम्बोपपातकम् ॥

इति नृसिंहपरिचर्यायां ब्राह्म निरयस्वोकेः।

योऽर्चयेद्धरिपादाः जं तुलसीकोमलैर्दलैः। न तस्य पुनरावृचित्रिक्षलोकात् कदाचन॥

रति वृहकारदीये केवलतुलसीदलविधेश्च।

वर्ज्यं पर्युचितं पुष्पं वर्ज्यं पर्युचितं पयः । न वर्ज्यं तुलसीपत्रं न वर्ज्यं जाहवीजलम् ॥

इति तत्रैव पर्युषितानामपि तुलसीपत्त्राणां प्रहणोक्तेश्व । निन्द् वीव म० १३

मञ्जरीमहिमानं खाह— हारितः—

तुलसीमञ्जरीभिर्यः कुर्यात् हरिहरार्चनम् । न स गर्भगृहं याति मुक्तिभागी भवेत्ररः ॥ इति ।

तता "यरपुरुष"मिति मन्त्रेण मूळेन च घण्टां वादयानः प्रादक्षिः ण्येन नासिकामारभ्य पादपर्यन्तं धूपं निवेच "ब्राह्मणोऽस्ये"ति मूळेन च वादयान एव सन् पादादिनेत्रान्तं दीपं दस्वा हेमादिधातुमये पात्रे गुद्धोत्तमपायसान्नं ग्रकरानवनीतकदळीफळदधियुतं भगवतः पुरतः संस्थाप्य तस्मिन्मनोरमाणि तुळसीदळानि निश्चिष्य मुळेनाभ्युस्ब धनुमुद्दां तदुपरि कृत्वा तबामृत्रष्ठावितमन्नं विभावयेत्।

वामाङ्गुलोदीक्षणानामङ्गुलीनाञ्च सन्धिषु । प्रवेश्य मध्यमाभ्यां तु तर्जन्यो हे प्रयोजयेत् । कनिष्ठे हेऽनामिकाभ्यां युष्ण्यात् सा धेनुमुद्धिका ॥

ततः "चन्द्रमा मनस" इति मन्त्रेण मुलेन च निवेदयामि भवतोः जुषाणेदं हविहर इति च भगवते समर्प्यापोशानं दृखा वामकरे विकः चोत्पलसन्निमां प्रासमुद्रां दर्शयन् प्राणाय स्वाहेत्यादि षड्नमन्नानुसाः रयन गुद्धाः प्राणादिमुद्रा दर्शयम् ।

स्पृशेक्तानिष्ठोपकानिष्ठिके हे स्वाङ्गुष्ठमुध्नां प्रथमेह मुद्रा।
तथापरा तर्जानिमध्यमे स्वादनामिकामध्यमिके च मध्या ॥
अनामिकातर्जनीमध्यमा स्वात् तह्वच्चतुर्थी सक्तिष्ठिकास्ताः।
स्वात्पञ्चमो तह्वदितिप्रदिष्टा प्राणादिमुद्रा निजमन्त्रयुक्ताः॥
ततो जवनिकामन्तर्धाय मुळमन्त्रं होमसंख्याद्विगुणसंख्यावर्त्यन्

पवं ज्यायेत ।

लोकानां परिशिक्षणाय भगवाधिर्वर्श्य नित्यं विधि विकार परिवेषणे विरचिते पात्रीषु हैगीष्वथ । सिद्धान्नं सुरसं सुधासमाधिकं भुङ्के स्म पङ्कौ मुदा देवक्यानकदुन्दुभिप्रभृतिभिर्मान्यैः सहान्यैरपि ॥ इति । विभ्रवेणुं जवयरदयोश्यक्षवेत्रे च कक्षे ? वामे पाणौ मस्रणकवलं ताफलान्यङ्कुलीषु । विष्ठन् मध्ये स्वपरिदृहदो हासयन्नमिनः स्वैः स्वर्गे लाके मिषति बुभुजे यत्रभुक् बालकेलिः ॥ इति च । अथ जवनिकामपसार्थं कर्प्रादिसंस्कृतं शीतलजलं शुद्धपात्रण निवेद्योत्तरापोद्यनं दादा विध्वक्सेनाय किञ्चिद्विष्ठष्टमुव्धृत्य गण्डूषाः चर्च जलं निषेच गायज्या पुनराचमनं समर्प्य नैषेचं दक्षिणत उद्वास्य करोद्वर्त्तनीयं दस्या "नाम्या आसी"दिति मन्त्रेण मूलेन च सकर्पूरं ताम्बूलं समर्पयेत्। "ताम्बूलं शिद्यां प्रति गौतमीतन्त्रोक्तेः। ततो नीराजनं मूर्चनि कुर्यात्। यथोकं —

बहुवर्तिसमायुक्तं ज्वलन्तं केशवाष्ट्रतः।
कुर्यादाराचिकं यस्तु करपकोटिदिषं वसेत्॥
नीराजनं च यः पर्येत् देवदेवस्य चिक्रणः।
सप्तजन्म भवेद्विप्रो द्यन्ते च परमं पदम्॥ इति।
कर्प्रेण च यः कुर्यात् भक्त्या केशवमूर्यनि।
आरार्तिकं मुनिश्रेष्ठ प्रविशेद्विष्णुम्ब्ययम्॥ इति च।

ततो विष्णुस्कैर्म् लमन्त्रेण नमो महद्भयो नमो अर्थकेश्य इत्युचा च पुष्पाञ्जालं द्यात्। ततो वेदस्तुत्या स्तुत्वा दण्डवत् प्रणम्य "सप्तास्याः स"न्तिति मुलेन च प्रदक्षिणां कुर्यात्। तन्महिमा चोको गौतमीतन्त्रे।

सप्तद्वीपां धरां दरवा वेदविद्धयो महासुने। यरफळं छभते भत्तवा कृत्वा कृष्णप्रदक्षिणाम्॥ इति।

अथाद श्रेच्छत्रचामरादिसमर्पणगीत मृत्यादि सिभेगवन्तं [सन्तोष्ये]
तः पूर्वे प्राणबुद्धि देहधम्मीधिकारतो जाग्रत्स्वप्रसुषु प्रयवस्थासु मनसा
बाचा कर्मणा हस्ताभ्यां पद्भ्यामुदरेण शिइना यत्स्मृतं यदुक्तं यत् इतं
तत्सर्वे ब्रह्मार्पणम् भवतु स्वाहा मां मदीयं च सकळं हरये सम्यग्पेय
क्षेत्रसादिति मन्त्रेण शङ्कोदकेन स्वात्मानं सपरिवारं समर्प्य।

प्रपत्नं पाहि मामीश ! भीतं मृत्युप्रहाणेवात् । इति प्रार्थनमुद्रया प्रार्थयेत् ।

> प्रस्ताङ्गालको हस्तो मियः श्लिष्टो च सम्मुखी। कुर्यात स्वहृदये सेयं मुद्रा प्रार्थनसंज्ञिका॥

अथ भगवहत्तत्वेन ध्याततत्त्रसादमञ्जलिना आदाय मुर्झि निधाय जलपूर्णे शङ्कं भगवति स्रामयित्वा तज्जलं स्वयं धारयेत् ।

श्रह्मस्थितं तु यत्तीयं स्नामितं केशवीपरि । देहलस्रं मनुष्याणां ब्रह्महत्यां स्वपोहति ॥

इति वचनात् । ततो भगवश्पादाम्बु पिवेत् । यथाह— ब्रह्माण्डपुराणे ब्रह्मा ।

अपेयं च पिबेद्यस्तु भुद्धे यख्याष्यभोजनम् । अगम्बागमनं यस्य पापाचाराश्च बे नराः । तेऽपि पूता मवन्त्याद्य हरेः पादाम्बुसेवनात् ॥ इति । अत्र पादाम्ब्राव्यः=पाद्सप्रप्यंत्वेन जले यौगिकोऽङ्गीकियते, उत द्वहः।
नाद्यः, पाद्यवापि शालप्रामादावभावप्रसङ्गात् । नान्यः, पाद्योर्पणाः
जीकारे प्रोक्षणीशव्द १व द्वल्ययोगात् , अनङ्गीकारे पाद्योर्जलामिति
वाक्यशेषात् यौगिकस्य पादाम्बुशव्दस्य पाद्यपरत्वासम्भवात् तहमातः
भगवद्धिष्ठानशालप्रामार्चादिसंस्पृष्टं जलं भगवत्पद्दपृष्टत्वेन भावितं
पादाम्बु न तु पाद्यम् । एवश्च "विष्णुपादोदकात् पूर्वे विष्रपादोदकं
पिवेत्" दि गौतमीतन्त्रे शपः प्रयोगोऽपि युज्यते न हि स्नानान्ते विः
प्रपाद्यपानं विधेयं तत्पूजायाः, अकृतत्वात् दितः ।

पादाम्बु पीत्वा ना धमनं कारयम्।

विष्णोः पादेःदकं पीत्वा पश्चादद्याचिशङ्कया । अाचामयति यो मोहात् ब्रह्महा स निगद्यते ॥

रित नृसिंदपारिचय्यायां स्वान्दोक्तेः । ततः पूर्वोदितनैवेद्यद्वव्यश्वेन भाषितैर्ज्ञकैरप्राविद्यतिवारं श्रीकृष्णं सन्तर्पयेत् ।

अथ जपः।

उक्तविश्वयासनं दिग्बन्धं च विधाय गुर्वादिश्वमस्कृत्य प्राणानायस्य पूर्ववत् ऋष्यादि सङ्कीर्त्य जपं सङ्करूप्य चक्रायङ्गपञ्चकन्यासौ दक्षिः णाङ्गुष्ठादिवामकानेष्ठानतासु अङ्गुलिषु द्याक्षरन्यासं नाभिकटिजाः चुपादमूष्नांक्षिश्रोत्रनासावक्रहृत्सु च द्याक्षरन्यासं विधाय भगवन्तं ध्यायेत्।

अंसालश्चितवामकुण्डलधरं मन्दोन्नतभूलतं किञ्चित् कुञ्चितकोमलाधरपुटं साचित्रसारेक्षणम् । आलोलाङ्गुलिप्टलवैर्मुरालिकामाप्रयन्तं मुदा मुले करपतरोक्षिमङ्गलालेतं ध्यायेज्ञगन्मोहनम् ॥ इति ।

ततो च्द्राक्षपद्माक्षादिमालाभिरसंसृष्टाङ्गलिपविभिन्ने गणयन् मः
न्नार्थे च सस्मरत् अष्टोत्तरसद्दन्नं मन्त्रजपं मानसं कुर्योत् । मानसाः
सम्मवे उपांशु वाचिकमञ्पष्टोबारणक्षपं, अस्याप्यसम्भवे स्पष्टमुखारयेत् । अथ प्राणानायम्य चक्राद्यङ्गपञ्चकं विन्यस्य जपसाङ्गतासिद्ध्ये
विष्णुनाम यथाशकि जल्मा,

गुद्धातिगुद्धगोप्ता त्वं गृहाणास्मत्कृतं जपम् । सिद्धिमर्वतु मे देव त्वत्प्रसादात्सुरेश्वर ॥ इति मन्त्रेण देवे जपं निवेद्य । मन्त्रहीनं क्रियाहीनं भक्तिहीनं जनाईन । यत्पृजितं मया देव परिपूर्ण तदस्तु मे ॥ दित प्राथ्योपसंहारमुद्रयावरणानि देवे लीनानि ध्यायेत् । अधोमुखे वामहस्ते ऊर्ध्वास्यं दश्चहस्तकम् । क्षिण्वाङ्गुलीरङ्गुलीभिः संयोज्य परिवर्त्तयेत् । प्या संहारमुद्रा स्यात् विसर्जनविधो मता ॥ ततः कृतार्चनं भगवस्यपेयेत् । इति प्रातः प्जा। एवमेव माध्यहिकी। महानीलेखादिष्यानकाले तु। पीतास्वरं विचरनृपुरहारकाञ्चोकेयूरकोर्मिकटकादिक्षिवज्वलाङ्गम् । दिव्यानुलेपनिधाङ्गितमंसराजदम्लानचित्रवनमालमनङ्गदीप्तम् ॥ वेणुं धमन्तं हरिं ध्यायेत्, अपूपादिपक्षमन्नं नेवेद्यं पायसमावितैर्जलैः

स्तर्पणमः । तिसृषु पूजासु आवरणदेवताविशेषानाह कमदीपिकाकारः ।

तापिन्यां तु अङ्गवासुद्रवादिष्ठिमण्यादिस्वशिक नन्दादिवसुदेवादिपार्थादिनिष्यादिवति यजेत्। सन्ध्यासु प्रतिपात्तिभिष्ठपचारैस्तेनास्यासिलं भवतीति साम्येनावरणदेवता विद्विता इति नेद्द विशेषा उद्ध्यन्ते। मध्याहृपूजायां जपान्ते नित्यहोमं कुर्यात्। सं, इत्थं प्राणान्तयम्यासनदिग्वन्यौ विधाय पञ्चाङ्गन्यासौ कृत्वा शुद्धमुन्मयचतुरस्रकुण्डं
मूलेन विध्यास्रोण परिस्तीर्थं कवचेन।भ्युक्ष्य त्रिकोणं विलिख्य रिमात्याद्भं प्रतिष्ठाप्य परिसमृहनपरिस्तरणान्वाधानादिसिद्धहविरासाद्नान्तं स्वयुद्योक्तविधिना विधायाग्नौ पुर्वोक्तपीठ, अभ्यव्यं पीठदेवताभ्य
आज्याहुतीः पीठमन्त्रान्ते हुत्वा देवमावाद्य द्यायेत्।

तसजाम्बूनद्प्रवयं शङ्कचकगद्याम्बुजैः। लसञ्चतुर्भुजं शान्तं पद्माकेञ्जलकवाससम् ॥ स्फुरिकरीटकटकङ्काटिसुत्राम्बराङ्गद्म्। श्रीवत्सवक्षसम्भ्राजस्कौस्तुमं वनमालिनम्॥

दृश्युक्तं भागवते । अथाज्यभागान्तं कृत्वाद्यविद्यातिवारं मूलमन्त्रेण पुरुषसूक्तेन च प्रत्यृचमाज्यप्छतेन सिद्धान्नेन हृत्वा आवरणदेवतास्योऽ-प्येफैकमवदानं दृश्वाचमनतास्व्लादिसमर्प्यनत्वा साङ्गं देवमुद्धास्य पञ्चाद्मानिः वस्त्वा मूलेन भस्म घृत्वा देवे कर्म निवेद्येत्॥ इति मध्यादपूजा॥॥॥॥ ॥ अथ रात्रिपूजा॥

तत्र ध्यानम्—

रात्रीचेन्मन्मधाकान्तचेतसं देवकीसुतम् । यजेत् रासपरिभान्त गोपामण्डलमध्यगम् ॥ इतरेतरबद्धकरप्रमदागणकल्पितरासविद्वारविद्या । माणिशङ्कगमप्यमुना वपुषा बहुधाविद्वितस्वकादिग्यतनुम् ॥ तवणीकुचयुक्परिरम्भमिछद्धुस्रणावणवक्षगतिम् । शिववेणुसमीरितगानपरं स्मरविद्वालितं भुवनैकगुरुम् ॥ इति । रजतपात्रेषु गृतं सग्चर्करं पयो नैवेद्यम् । शेषं पूर्ववत् । सा बाह्ये तृतीयपूजापक्षे द्वारकायां ध्यानम् ।

सायाहे द्वारवत्यां तु चित्रोद्यानोपशोमिते । द्यष्टसाहस्रसंस्याकर्भवनैरिभसंवृतः ॥

इत्यादिकमदीपिकोक्तः । पायर्थ=नैवेद्यं । शकरामिश्रितश्चीरमावितैर्जलै-स्तर्पणम् । इति भीकृष्णपूषा ॥

अथेमामनुतिष्ठतोऽनुष्ठेयपुरश्चरणसंक्षेपो लिख्यते । वैद्यम्पायनसंहितायाम् ।

अस्तातस्य फलं नास्ति नचातर्पयतः पितृन् । नास्यमभिभाषेत नेन्द्रियाणि प्रवोधयेत् ॥ श्रयनं दर्भशय्यायां श्रुचिः प्रयतमानसः । नैकवासा जपेन्मन्त्रं बहुवस्त्राकुलो न च ॥ उपर्यधोबहिर्वस्त्रे पुरश्चरणकृत् त्यजेत् । स्त्रीश्चद्रास्यां न भाषेत रात्रो जपपरो भवेत् ॥ इति ।

मन्त्रप्रकाशिकायां द्याक्षरं प्रकृत्य अस्य चतुर्रुक्षजपात्पुरुक्षः रणं पायसेन द्यांशो होम इति ।

गीतमीय तु—

द्शाक्षरं मनुवरं सिद्धये दशलक्षकम्। जप्ता तदन्ते होमादि विधिना कर्म चाचरेत् इति ।

नारदीये —

जपस्य तु दशांशेन होमः कार्यो दिने दिने । अथवा लक्षसम्पूर्तो होमः कार्य्यो विपश्चिता ॥ इति । जपान्ते वा कार्यः । किं वा यस्य जपो यावत् तस्पूर्तो होममास्ररे॰

दिति चान्द्रकोकेः।

प्रातरारभ्य जप्तब्यं कालं मध्यन्दिनावधि । नैरम्तर्यविधिः प्रोक्तो न दिनं व्यतिलङ्घयेत् । होमासम्भवे ब्राह्मणेन तम्बंब्याद्विगुणः चतुर्गुणो वा जपः कार्व्यः। गैतमीतम्त्रे—

ततो होमद्शांशेन तर्पयेत्पुरुषोत्तमम् । बादौ मन्त्रं समुखार्यं श्रीपूर्वं छःणमित्यपि ॥ तर्पयाम्बहमित्युक्त्वा नमोन्तस्तर्पणे मनुः । तर्पणस्य द्शांशेन समिषकं समाचरेत् ॥ कृष्णात्मानं स्वमात्मानं स्यात्वा रिष्टमसमन्वितम् । कुलुमं तोयमकं व स्गान्धिपरिमिश्चितम् । जलाञ्जलि समादाय मूलमुक्चार्य साधकः ॥ श्रीकृष्णमिभिषञ्जामि नम इत्यभिषेचयेत् । अभिषेकद्दाांचीन ब्राह्मणान् परितपेयत् ॥ वित्रभोजनमात्रेण व्यङ्गं साङ्गं भवेद् श्चवम् । यत्र भुङ्के विजश्रेष्ठस्तत्र भुङ्के हरिः स्वयम् । यत्र भुङ्के श्चियःकान्तस्तत्र भुङ्के जगत्त्रयम् ॥

इति कतुः । अध्यनियमाऽपि तत्रैव ।

विष्णोर्निवेदितानं यत् रात्रावद्यादकुःसयन् ॥ इति ।

नारदीयेऽपि —

मृदु सोडणं सुपकश्च कुर्योद्वे लघुमोजनम् । नेन्द्रियाणां यथा तृप्तिस्तथा भुजीत साधकः ॥ इति ।

पुरश्चरणं च करिष्यश्चयुतचतुष्कं जपेत् इति क्रमहीपिकाहृतः।
तश्च गोश्यो प्रासदानं स्नानकाले द्वाद्यावारमन्त्रोत्त्वा मुष्ट्यंभिषेकः,
चतुर्विश्चितिवाराभिमन्त्रितजलेनाऽऽचमनं तथेवाभिमन्त्रिताश्वभोजनं
सप्तवाराभिमन्त्रितगन्धपुष्पादिधारणं ब्रह्मचर्यं रात्रिभोजित्वश्चिति
धर्माः। अयञ्च जपे। मानसप्जान्ते कार्यः, प्रश्चरणजपस्तु बाह्यः
पूजान्त इति भादीकाहृतः। अष्टादशाक्षरस्य तु पूर्वजणः अयुतद्वयं लक्षः
पञ्चकञ्चोत्तरः, इति विशेषः। प्जायां त्वयं विशेषणय अमुष्यच्छन्दः १।
क्वीमिति बीजं पूर्ववत् ऋष्यादिन्यासान्तं कृत्वा दश्चतत्वन्यासं च कृत्वा
पञ्चपदैद्वयादिपञ्चाङ्ममन्त्रान्तैः करदशाङ्गलीदृदयादिषु च पञ्चाङ्गन्याः
सं च कृत्वा मुलेन सकलश्चरीरे व्यापकन्यासं त्रिविधाय प्रथमं शिरो
भालभूमध्यकणद्वयवदनग्रीवादृज्ञाभिकाटिद्वयगुद्यजानुपरसु मन्त्राक्ष
राणि न्यस्त्या नेत्रमुखदृदयगुद्यपरसु पञ्चपदानि न्यसेत् । ततः पञ्चाङ्गन्यासमृष्यादिन्यासं च कृत्वा मृतिपञ्चरन्यासादि पूर्ववत् कृष्यात् ।
पञ्चाङ्गन्यासोऽनन्तरोक्तो श्वयः। जपे तु ऋष्यादिन्यासान्ते कराङ्गलीषु
दृदयादिषु च पञ्चाङ्गन्यासं कृत्वा—

चिरोळळाडग्द्वन्द्वश्रीत्रगण्डोष्ठजानुषु । कण्डबाडुषु इन्कुक्षिकटिगुद्योरुजानुषु ॥ जङ्गाचरणयोर्वणांब् विन्यसेख यथाकमम् । षथ ध्यायेत्।

अव्यानमीलत्कलापद्यतिराहि।रेपुपिच्छोच्छसत्केशजालो गोपीनेत्रोत्पलाराधितलिलतवपुगोपगोवृन्दवीतः॥ श्रीमद्वक्ताराविन्दप्रतिहस्तितश्वाङ्काकृतिः पीतवासा देवोऽसौ वेणुवाद्यक्षपितजनधृतिदेवकीनन्दनो वः॥ इति । ततो जपं कुर्यात्। शेषं पूर्ववत्। इति मन्त्रप्रकाशिकोको जपः।॥ इति श्रीकृष्णपूजनम्॥

थय संक्षेपेण रामपूजाविधिः ॥

ब्राह्मे मुहूते, ब्रत्थाय— प्रातः स्मरामि दिननायकवंशभूषं वेदान्तवेद्यमभयङ्करराजवेषम् । वेदेहीलक्ष्मणयुतं स्वजनाभिरामं संसारसर्पगरलोपशमाय रामम् ॥

इत्यादिरामस्तोत्रं पाठित्वा वैदिकतान्त्रिके स्नानसम्ध्ये विधाय भूतः शुद्धिप्राणप्रतिष्ठामातृकान्यासादिपीठन्यासान्तं कुण्यात् । प्राणायामा राममिति बीजेन, इतरत्रापि राम मां पावयेत्त्येवमृद्दः कार्थः। अध्य श्रीपद्धसरं प्रणवपुदितं करतलादौ व्याप्य अस्य ब्रह्माऋषिगांयत्रीच्छन्दः श्रीरामो देवता राममितिबीजं नम इति शक्तिः, इत्युद्धार्य ऋष्यादि न्यः सेत् । पूर्ववत् दक्षवामस्तनयोवां बीजशक्ती न्यसेत्, "दक्षवामयोस्तः नयोः" इति रामतापनियोक्तेः। ततः करन्यासाङ्गन्यासौ तनुयात् । ताविः तथम् । रां हृद्याय नमः, अङ्गुष्ठयोः, रीं जिरसे स्वाहा तर्जन्योः, कं शिः खायै वषट् मध्यमयोः, रें कवचाय हुं, अनामिकयोः, रों नेत्रत्रयाय वौषट् कनिष्ठिकयोः, रः अख्राय फट् करतलकरपृष्ठयोः, इति विन्यः स्यैतरेव मन्त्रेहंदादिषु न्यसेत् रामित्यादिषु न्यसेत् रामित्यादि षट् रेक्तायां स्थाने व्यस्तानि मृलमन्त्राक्षराणि वाव्यानि ।

यथोकं रामपुजाकरपे।

भय मूलमन्त्रस्य वर्णेव्यस्तैः षडङ्गकमिति । अथ शिरोभ्रमध्यद्वरयनाभिगुद्यपत्सु प्रणवपुटितान् नमोन्तान् षड्व र्णान् विन्यस्य त्रीणि पदानि शिरोनाभिपत्सु विन्यस्त्वा पुनः षडङ्गस्याः दिन्यासौ क्रत्वा शङ्कादिमुद्रासप्तकं प्रदर्श धनुर्वाणकापिमुद्राः दर्शयेत् ।

मध्यमाप्रेण संपीड्य तर्जन्बग्रं तु वामतः (१)। अनामिकां कनिष्ठां च तस्याङ्गुष्ठेन पडिबेत्।

<sup>(</sup> १ ) नामस्य सन्यमामे तु तजन्यमिण योजयेत् । इतियामलतन्त्रे पाठः ।

दर्शयेत् स्वभुजे वामे मुद्रेयं धनुषो मता।
तिर्यक्प्रसारितो दक्षः समुष्टिक्कं जुतर्जनिः।
वाणमुद्रेति कथिता रामसन्तोषवर्धिनी॥
कनिष्ठानामिकामध्याः करयोक्षध्वयोजिताः।
मिलिताङ्गुष्टम्लस्थे तर्जन्यो मारुती मता॥

अथास्त्रमुद्रयास्त्रमन्त्रेण दिग्बन्धः कार्यः, इति क्रमं केचिदाहुः। रामार्चनचन्द्रिकाकृतस्तु-

तजुन्यासानन्तरं मूर्तिपञ्जरन्यासं किरीटन्यासमिन्द्रियन्<mark>यासं च कृत्वा</mark> ऋष्यादि विन्यस्य मनत्राक्षराणि मन्त्राक्षरपदानि च सवीजानि न्यस्त्वा पीठन्यासं किरीटन्यासं इन्द्रियन्यासं व्यापकन्यासं च कृत्वा दिग्वन्धं कुर्यादित्याहुः।

ॐ किरीटहारकेयूरमकरकुण्डलशङ्खनकगदाम्भोजहस्तपीताम्बरः धरश्रीवत्साङ्कितवक्षस्थलश्रीभूमिसाहितस्वात्मज्योतिज्यौतिर्भयदीप्तिक-राय सहस्रादित्यतेजसे नम इति मन्त्रं मूर्भि न्यस्त्वा ध्यायेत्।

उद्यत्कोटिदिवाकराभमिनशं शह्वं गदां पङ्कजं चक्रं विभ्रतमिन्दिरावसुमतीसंशोभिपाद्वेद्वयम् । कोटीराङ्गदहारकुण्डलघरं पीताम्बरं कौक्तुभो-द्वीप्तं विश्वधरं स्ववक्षसि लखक्ल्रीयत्सचिह्नं भजे ॥इति क्रिशेटन्यासः॥ अथेन्द्रियन्यासः ।

ॐ दिग्भ्यो नमः, इति श्रोत्रयोः, वायवे, शादित्याय, वहणाय, स्र दिवभ्याम्, अग्नये, इन्द्राय, विष्णवे, मित्राय, प्रजापतये, चन्द्रमस्ने, ब्रह्मणे, रुद्राय, क्षेत्रज्ञायेति क्रमण त्वक्चश्चितिह्वाद्याणवाक्पाणिपाद्याः यूपस्थमनोबुद्धहद्भारिचचेषु, ईश्वराय इति सक्कवपुषि। इतीन्द्रिय-न्थासः।

## दिग्बन्धान्ते—

अयोध्यानगरे रम्ये रत्तमण्डवमध्यमे। ध्यायेत् करुपतरोर्म्ये रत्तिस्तिस्तिनं शुभम्॥ तन्मध्येऽष्टद्यं पद्मं नानारत्नप्रतिष्ठितम्। तत्र श्रीरामचन्द्राख्यं ध्यायेत्तेजः परात्परम्॥ मक्तव्या सीतया द्यामं स्थित्युत्पत्तिलयाश्चयं(वहम्)। देवासुरमुनीन्द्रेश्च योगिवृन्देश्च सेवितम्॥ चतुर्भुजं शङ्ख्वकगदापङ्कजधारिणम्। किराटहारकेयूररत्तकुण्डलशोभितम्॥ देवतागुरुमन्त्राणां भावयेदैक्यमात्मना ।

इति च्यात्वा मानसपूजाबाद्यपुजे कुर्यात्। "ध्यानं पूजा जपश्चेति सर्वमन्त्रेष्वयं क्रमः" इति रामपूजाकत्पोक्तः। पात्रप्रक्षालनादिनिर्मार्ट्या पसरणान्तं पूर्ववतः विधाय चतुरस्रषड्कोणित्रकोणानि स्वरतः कृत्वा मूलेन गन्धादिभिः सम्पूष्ट्य तेषु त्रिपादिकां सपुष्पामासाद्यास्त्र प्रक्षालितशङ्कं तत्र संस्थाप्य गन्धपुष्पाक्षतं तत्र हन्मन्त्रेण निक्षित्य सा जुस्वारप्रतिलोगस्वाहान्तमातृकावर्णेः शुद्धोदकेनापूर्य शब्दकलात्मने विद्यमण्डलाय नमः, इति त्रिपादीं प्रपूष्य, अष्टादशकलात्मने स्वयं मण्डलाय नमः, इति शङ्कां सम्पूष्य, ॐ षोडशकलात्मने सोम मण्डलाय नमः, इति तोयं सम्पूष्य—

गङ्गे च यमुने चैव गोदावरि सरस्वति ।

नर्मदे सिन्धुकावेरि जलेऽस्मिन्सिविधि कुरु ॥

इति रविमण्डलाचीर्थानि जलमाबाह्याचाहनादिमुद्धाः प्रदर्थ स्वहत्कमलात् श्रीहरिमावाह्य पुनस्ताः प्रदर्थ शिखामन्त्रेण गालिनी मुद्रां दर्शयेत्।

कानिष्ठाङ्गुष्ठको सको करयोरितरेतरम्। तर्जनी मध्यमानामाः संहता भुग्नवर्जिताः। मुद्देषा गालिनी प्रोका शङ्घस्योपरि चालिता॥

जलं नेत्रमन्त्रेण प्रोक्ष्य वर्ममन्त्रेणावगुण्ट्य षडङ्गानि तत्र विन्य स्यास्त्रेण परितो दिग्बन्धं कृत्वा गन्धादि दत्वा श्रीरामकपत्वेन ध्यात्वा अष्टवारं षडस्रं जपन् कूर्वेनाभिमृश्य कल्यो कि चिज्ञलं सिप्तवा तः जलेन स्वात्मानं सकुन्मृलमन्त्रेण प्रोक्ष्य त्रिगेन्धादि चाभ्युक्ष्य राङ्क्षपाद्वीयाः पाद्याद्वेपात्रे प्राक्ष पश्चाद्याचमनीयम् धुपकंपात्रे संस्थाप्याद्यत्रिषु कल्याजलं गन्धादिभिः प्रपृष्ट्य पाद्य स्यामाकदूर्वोव्जविष्णुकान्तानि निस्तिष्याद्ये कुर्गात्रितिलयवदुर्वोस्वर्षपान्, आचमनीये जातिकलल्ख- कृत्रक्षालानि, मधुपके दिधमधुघृतानि सिप्तवा सर्वत्र धेनुमुद्राः प्रदृश्ये पुनः स्वहृदि रामचन्द्रं मानसैवपचारैः सम्पूष्ट्य पूर्ववद् बहिः पीठं प्रकल्पयेत्। पीठगतप्रतिमादौ पूर्ववत् राघवमावाद्यावाहनादिमुद्राः च क्षादिमुद्राश्च प्रदृश्ये मुलेन "दाश्चरथाय विह्यहे स्वीतावल्लमाय धीमिष्हि। तन्नो रामः प्रचोदयात्" इति रामगायञ्या च पुष्पाञ्चलि दत्वो किविचयासनादिपुष्पोपचारान्तं कृत्वा पुष्पाञ्चल्यष्टकं समर्पयेत्। वामविच्यासनादिपुष्पोपचारान्तं कृत्वा पुष्पाञ्चल्यष्टकं समर्पयेत्। वामविच्यासनादिपुष्पोपचारान्तं कृत्वा पुष्पाञ्चल्यकं समर्पयेत्। वामविच्यासनादिपुष्पोपचारान्तं कृत्वा पुष्पाञ्चल्यकं समर्पयेत्। वामविच्यासनादिपुष्पोपचारान्तं कृत्वा पुष्पाञ्चल्यकं समर्पयेत्। वामविच्यासनादिपुष्पोपचारान्तं कृत्वा पुष्पाञ्चल्यामपाद्वयाः चराः, इति दक्षिणकोणाग्रिमभागे लक्ष्मणामभ्यव्यं, दक्षिणवामपाद्वयाः श्वरान् श्वाः

र्क्ष धनुश्च शं शाङ्गीय नमः, शं शरेम्यो नमः, इति सम्पूजयेदिति रामार्च नचन्द्रिकाकृतः । रामपूजाकरूपे तु हृदादिपूजानन्तरं सीतापूजनमुकम् । अथावरणपूजा ।

पूर्वत षडङ्गानि । प्रथमावरणं पुनः हनुमते नमः । सुप्रीवाय, भरः ताय, विभाषणाय, लक्ष्मणाय, अङ्गदाय, शत्रुद्राय, जाम्बवत इति आश्रियादिशेषिष्ठिसु इति द्वितीयम् । सृष्ट्ये, जयन्ताय, विजयाय, सुराष्ट्राः य, राष्ट्रवर्द्धनाय, अकोपाय, धर्मपालाय, सुमन्तायेति तद्विद्दरः पृवेवः द्व्यचयेत् इति चतुर्थम् । इन्द्रादिदिक्पालान् सायुधान् तद्विद्दः पृवेवः द्व्यचयेत् इति चतुर्थम् । विस्वत्याय, वामदेवाय, जावालाय, गौतमाय, भरद्वाजाय, विश्वामित्राय, वालमीकये, नारदाय, सनकाय, सनन्दनाय, सनातनाय, सनत्कुमारायेति तद्बिद्दाय, चन्दनाय, गवाक्षायेति वानरराजास्तद्विदः, इति षष्टम् । पतानि रामपूजाकल्पोकानि आवरणानि, प्रस्थावरणं च करप्रक्षालनं देवाय गन्धदानम् ।

द्याब्धे ! त्राहि संसारसर्पान्मां शरणार्थिनम् । भक्ता समर्पये त्वाहमाद्यमावरणार्चनम् ॥

इति पुष्पाञ्चलिसमर्पणं च कार्यम् । द्वितीयावरणार्चनामित्येवमुच-रत्रोहः । दीपदाने--

> ध्यायेदाजानुबाहुं घृतदारधनुषं बद्धपद्मासनस्थं पीतं वासोवसानं नवकमलदलस्पद्धिनेत्रं प्रसन्नम् । बामाङ्कारूढसीतामुखकमलमिलक्लोचनं नरिदासं नानालङ्कारदीप्तं दधतमुरुजटामण्डलं राममद्रम् ॥ इति ।

ततस्तान्त्रिकहोमं निर्वर्श्यं जपद्शांशसङ्ख्यया तर्पणं तह्शांशेन प्रोध्याजिल क्षणीजलेन स्वात्मनाऽभिषेचनं च कृत्वा नैवेद्यविसर्जनगण्डूषद्वानादिस्याः तमसमर्पणान्तं निर्वर्थः

> श्रीरामचन्द्र रघुपुङ्गव राजवर्थं राजेन्द्र राम रघुनायक राघवेश । राजाधिराज रघुनन्दन रामभद्र दासोऽहमद्य भवतः श्ररणागतोऽस्मि॥

इति प्रार्थ्य राङ्कोदकपादोदकधारणपाने विधायागस्यविकं गाय-त्रीच्छन्दस्कं लिमितिबीजमन्तंनमः राक्तिकं लक्ष्मणमन्त्रं पूर्वोक्तमष्टो-त्रातवारं जप्त्वा राममन्त्रस्य षट्सहस्रं जपं कुर्योत् ।

'ध्वं ध्यात्वा जपेनमन्त्रं षट्सहस्रं हि तहिने" इति रामपूजाकः

व्योक्तेः। ततो देवे कर्म समर्प्य महायश्वादि नित्यकर्म कुर्यात्। सायं सन्ध्यान्ते श्रीराममभ्यवर्य-

बलीयसा पदा स्वामिन्पद्वीमवधारयन्। आगच्छु द्ययनागारं स्नीतया सह राघव॥ इति प्रार्थ्य—

> पर्यक्वेऽिकले प्रशस्तफलके भोगीन्द्रचित्राङ्गके स्वच्छप्रच्छद्मायुके मृदुचितस्थानोपधानादिके। उन्मीलक्कुलशीलया दियतया श्रीसीतया संस्कृते शैते नित्यमगण्यपुण्यफलदः श्रीकोशलेन्द्रो नृपः॥

इति भावयोदिति । षडक्षरमन्त्रस्य च षड्छक्षं जपस्तह्यांशेन मः धुरत्रययुतपायसेन बिटनफलैश्च होमः, शेषं पूर्वनत्, इति पुरश्चरणम्, इति रामपूजाविधिः।

अथ श्रीनृसिंहपूजनम् ॥

ब्राह्मे मुद्धतें, उत्थाय— प्रातः स्मरामि नृहार्रे रमयासमेतं सञ्चक्रकार्मुकवराभयहस्तमीशम् । ब्रह्माजशम्भुशशिस्य्यंगणेशदुर्गाः वस्वादिदेवसाहितं निजकार्णिकायाम् ॥

द्रश्यादिस्तोत्रं पिठत्वा वैदिकतान्त्रिकस्नानादि पिठम्यासान्तं वि द्रध्यात्। प्राणयामो"ह"मितिबीजेन। अन्यत्रापि नृसिंहतापिन्यां पावये त्यूहः। अथास्य श्रीनृसिंहानुष्टुसमन्त्रराजस्य विधिः। ब्रह्मा प्रजापितिर्द्धाः विः अनुष्टुप् छन्दः श्रीनृसिंहो देवता हामिति बीजं ईमितिशक्तिरि-त्युच्चार्यस्यादिन्यासं कृत्वा पडङ्गन्यासं कुर्यात्। स दृत्यं, हामाद्यश्च-त्वार आद्या वर्णा हुन्मन्त्रः। तद्गिमाश्चत्वारो हीमाद्यः शिरोमन्त्रः। हुमाद्योऽष्टो शिखायाम् , हुमाद्यः पट् कवचे, हीमाद्यस्तावन्तो नेत्रे, हः दृत्याद्यस्त्रत्वारोऽस्रे । अथवा हां हीं हूँ हैं दृत्याद्य आनन्दात्मने-मायात्मन इति वरचतुष्ट्यान्ताश्चत्वारः पादाः हृष्टिछरःशिखाकवच-मन्त्राः। होमादिज्वालात्मन दृत्यन्तं प्रथमार्द्धं नेत्रमन्त्रः। ह्यादिः सकलो मानात्मन दृत्यन्तोऽस्त्रमन्त्रः, सर्वन्नान्ते नमः शन्द इति मन्त्रप्रकाशिकाकृतः। वृसिहतापनीये तु ।

चःवारः पादाभ्यःवार्यङ्गानि भवन्ति सम्मणवं सर्वे पश्चमं भवतीः त्युक्तम्। अथ करवोरङ्गुष्टाहिद्याङ्गुळीनां त्रिषु त्रिषु पर्वसु त्रिरादस्रः

राणि विन्यस्य शिष्टद्वयं करतलयोन्यंसेत्। सर्वत्र प्रणवपुटितत्वं नमोन्तत्वं च, ततः शिरोललाटहङ्मुखकरपदसन्धिषु साम्रेषु उदरहृद्रलपाइवें व्वपरे ककुदि क्रमात्, न्यसेत् वर्णान्। अपरे अपराङ्गे। अध पाद्गुल्फः जानुकटिनाभिहृद्वाहुकण्ठाचित्रुकोष्ठगण्डकणीस्यनासापुटनेत्रमुर्द्वसु द्वे द्वे अक्षरे विन्यस्य मुखमूर्द्धनासाचक्षुःश्रोत्रास्यहन्नामिकटिजानुपत्सु पदानि न्यस्त्वा नासामनेत्रश्रोत्रनाभिहृद्यमुर्द्धवाहुपत्सु चत्वादि च त्वारि अक्षराणि विन्यस्य चतुरः पादान् शिरोहन्नाभिषु सर्वे च न्यः सेत्। ततो मूर्डादिहत्पर्यन्तं पूर्वार्ड्ड न्यस्त्वा पादादिहत्पर्यन्तमुत्तरार्ड्ड न्यसेत्। अथ मुखे, शिरोनासयोः नेत्रयोः श्रोत्रयोः केशरस्थाने हदा दिनाभौ कट्यादिएर्थन्तं उत्रमुत्रं नमाम्यहमित्येवं नवपद्वि विन्यस्योः प्रं वीरं नमाम्यहम् वीरं बीरं नमाम्यहमित्येवं पुनः एववेव स्थानेषु न्यस्त्वोग्रं नुसिंहं नमाम्यहमित्येवं पुनरेष्वेव स्थानेषु न्यसेत्। तत आद्यवर्णं मुळाधारे न्यस्रेत्। तदादिनाभिष्टर्यन्तं वर्णत्रयं तदादि हृत्पः र्थन्तं वर्णषर्कं वर्णत्रयं नेत्रत्रये हे शिरासि दश कराङ्गुलीषु हे चर-णयोः अन्त्यं सकलवपुषि । अस्य न्यासस्य हरिन्यास इति संज्ञा। पतन्माहिम्नो हरिणैव वक्तुं शक्यश्वादिति भन्त्रप्रकाशिकाकृतः। अथ पुनः पडक्षांदिन्यासी क्रत्वा शक्कादिमुद्राः प्रदृश्यीत्र वक्षदेष्ट्राकणेकेसरनारः सिंहमुद्रा दर्शयेत्।

हस्तावधामुखो कृत्वा नाभिहेशे प्रसार्थ च ।
तर्जन्यो हस्तयोद्ध्वंवानीयावास्यमुद्धिका ॥
हस्तावुर्ध्वमुखी योतद्वेसंयोज्य मध्यमे ।
वामाया नास्तिकाणं तु दक्षिणायां विनिक्षिपेत् ॥
तर्जन्यो पृष्ठतो लग्ने त्वङ्गुष्ठो तर्जनीश्चितौ ।
वक्षमुद्रा भवेदेषा हरिसान्निध्यकारिका ॥
वक्षमुद्रा भवेदेषा हरिसान्निध्यं तु मध्यमे ।
पीडयेदंष्ट्रमुद्धेषा सर्वपापप्रणाशिनी ॥
हस्ताभ्यां प्रसृति कृत्वा कर्णमुले निधाय तु ।
पाङ्मुखे च तथेवो कर्णमुद्रा प्रकार्तिता ॥
मुधि वध्वा तु हस्ताभ्यां तर्जन्यो हो प्रसार्य च ।
कर्णदेशे समारभ्य चालयेद्ध्वंतस्तथा ॥
मुद्रा केशरसंबैषा सर्वसम्यत्वदायिनी ।
जानुमध्ये करी कृत्वा चुनुकोष्टी समावृतौ ॥
हस्तौ तु भुवि संलग्नी कम्पमानः पुनः पुनः ।

मुखं विद्वतकं कुर्याजिहा स्याच्च सुलेलिहा ॥
एषा मुद्रा नारसिंही प्रधानेति प्रकीर्तिता(१)।
ततोऽस्रेण दिग्बन्धं विधाय श्रीनृसिंहं ध्यायेत्।
तत्र शान्तध्यानम्—

जान्वोरासकतीक्ष्णस्वनखरुचिलसद्वाहुसंस्पृष्टकेशः अतं शक्कं च दोभ्यों द्धद्नलसम्प्रयोतिषा भयदैत्यः। ज्वालामालापरीतं रविशाशिदहनश्रीक्षणं सप्तजिक्कं दंष्ट्रोत्रं धूमकेशं वद्नममिवहत्पातु मां नारासिंहः॥ इति।

अथोऽब्रध्यानम्-

उद्यद्धास्वत्सहस्राप्तमधानिनिमं त्रीक्षणैनिष्करन्तं वहीनहाय विद्युचितिविततस्रदामीषणं भूषणैइच । द्वियदादितदेहिमिचितनस्रस्रहाहुदण्डेरनेकैः समिन्नं भिन्नदैत्यदेवरत्तुमत्तुं नारसिंहं नमामि॥

इति ध्यात्वा "मद्रं कर्णेभिः शृणुयाम देवाः"। 'स्वास्त नऽइन्द्रो वृद्धश्रवाः' इत्येतद्व्यमुख्वार्थं शान्तिरिति त्रिः पठित्वा शङ्खपूजाः दिपुष्पदानान्तं विधाय देववामाङ्के रमां समभ्यवर्थावरणदेवताः पूजयेत्। हृशादिभिराद्यावरणम्। गरुड़ाय नम इति पुरतः। शर्वाय, अनन्ताध-कमलास्वायेति शेषदिन्न । श्रिये ह्रिये तुष्ट्ये इति विदिश्च इति द्वितीः यम्। स्तम्मनकारिणे नृसिहाय, घश्यकारिणे नृसिहाय, मोहनकारिणे नृसिहाय, विद्वेषकारिणे नृसिहाय, अवर्षणः कारिणे नृसिहाय, पृष्टिप्रदाय नृसिहाय, निधिप्रदाय नृसिहाय, विद्वाप्रदाय नृसिहाय, इति दिश्च,

अत्र च गुणिवशेषाः।
चित्रणं निवनं स्वर्णवर्णं श्यामलवाससम्।
नृसिद्दं स्तम्भिताराति दले प्राचि प्रपूजयेत्॥
धृताम्बुजगदाशङ्ख्यकं वश्यिकयाक्षमी।
सिन्दुरारुणमाग्नेये पूजयेद्थ दक्षिणे॥
आन्त्रमाले शङ्क्वके गदाखड्गी च विश्वतम्।
भिन्नदैत्योरसं कृष्णं त्रिनेत्रं मारणे क्षमम्॥
विद्वेषोडचादनकरं नीलोत्पलसमन्वितम्।
शङ्क्वकगदालोहदण्डिनं नैर्न्नते दले॥
प्रतीच्यां शङ्कवकासिपाशन्वितचतुर्भुजम्।

शकियुक्तं जपापुष्पसममाकषणसमम्॥
वायवीये तु शबलं शङ्कचकगदाभये।
विभ्राणं पुष्टिदं नेत्रतितयालङ्कताननम्॥
उदीचीने नरहरिं पाञ्चजन्यसुदर्शने।
गदानिधी च बिभ्राणं लक्षम्या युक्तं निधिप्रदम्॥
विद्यामुर्तिमुदक्प्वं क्षीरामं पीतवाससम्।
पाशाङ्कशधरोद्वाहुंगङ्कचकगदाधरम्॥
हत्सरोहहमध्यस्थं चन्द्रपुञ्जसुनिर्मलम्।
लक्ष्म्या युक्तं नारसिंहं चिन्तयेत्साधकस्तथा॥ इति।

उप्र नृसिंह नमास्यहं स्तस्भनकारिणं नृसिंहं नमास्यहामस्येवं पुः जनमिति तृतीयम् । चकाय खड्गाय पद्माय मुखलायेति देवदक्षिणे, शह्वाय खेटाय गराये शार्कायेति देववामे, इति चतुर्थम् । दक्षिणे लक्ष्म्ये श्रीवत्साय, वामे तुष्ट्ये कौस्तुभाय, मध्ये वनमालाये पीताम्बराय, ब्र-ह्मसूत्रायेति नामौ, किरीटादीनि भूषणानि पुरोमाग इति पञ्चमम्। अद्धाय, मेघाय, भीमाय, पापाय, भयानकाय, आद्धाय, दक्षिाय इति, प्रा गादिदिक्ष इति षष्ठम्। इन्द्रादिभिवंजादिभिश्च सप्तमाष्टमे पूर्ववत्। एताः नि मन्त्रप्रकाशिकोक्तानि, आवरणानि । अथ नृसिंहाष्टकपरिवृतं मध्यः नुसिंहन्यूहनुसिंहरान्दाभिधेयं सपरिवारं स्तुत्यादिभिः प्रदक्षिणान्तैरुपः चारैरम्यच्यं यथाशकि मूलमन्त्रं नारसिंहमुद्राप्रदर्शनपूर्वकं जपेत्। "इमां मुद्रां जपादौ च पूजान्ते चैव दर्शये"दिति नृसिंहाराधनरत्नमा-लोकेः। तान्त्रिकहोमं कृत्वा मूलेन पञ्चवारं सपरिवारनृसिंहतर्पणं वि धाय नृसिंहसामभी रथन्तरादिभिस्तुत्वा गीतनुत्यादिभिदेवं सन्तोष्य कर्म समर्पयेदिति । अनुष्टुमो नृसिह्मन्त्रस्य च पुरश्चरणात्पूर्वजपो द्वात्रिंशत्सहस्त्रसंख्यः, द्वात्रिंशद्युतसंख्यः पुरश्चरणम्, तद्शांशेन पायसहोमः । राषं पूर्ववत् । अमुष्य द्वात्रिंशलक्षजपात्तु भगवान् नृतिहः प्रत्यक्षो भवति । इति नृसिंहपूजनम् ॥

अथ शिवपूजा ॥

बाह्ये मुहूर्त उत्थाय-

प्रातः स्मरामि वृषवाहनमद्रिजेशं भस्माजुलिप्ततनुमद्धेशशाङ्कमालम् । नागेन्द्रवेष्टितजदायुनदीं द्धानं रुद्राक्षविद्वद्यानीर्मतभूरिमालम् ॥

इत्यादिस्रोत्रं पिठत्वा वैदिकतान्त्रिकस्नानान्ते त्रिपुण्ड्यारणं कुर्याः

त्। यथोक्तं—

शिविषयाः शिवासकाः शिवपादार्चने रताः । त्रिपुण्डूचारिणा ये च तं वै भागवतोत्तमाः ॥ इति । कौर्मेऽपि—

सुपीतवसनाः सर्वे श्रीवत्साङ्कितवक्षसः । इति वैष्णवान्निर्दिश्योक्तं— अन्ये महेदवरपरास्त्रिपुण्डाङ्कितमस्तकाः ॥ इति ।

बद्याण्डेडपि—

मध्यमानामिकाङ्कुष्ठैलंलाटे यञ्जिपुण्ड्रकम् । तञ्जिपुण्ड्रं भवेत् शस्तं महापातकनाशनम् ॥ स्रितेन भस्मना तिर्यक् त्रिपुण्ड्रस्य च धारणम् । शैवागमेषु निष्ठानां तत्तन्मत्रेषु शस्यते ॥ इति ।

कालाग्निरद्रोपनिषद्यपि त्रिपुड्धारणां प्रकृत्य वतमेतच्छाम्भवः मिति। इदं चोध्वेपुण्डं कृत्वा विधेयम् , अदृष्टार्थयोरनयोनोरिष्टहोमोः पहोमवत्समुखयस्येव युक्तत्वात् , [प्.मी.अ. १० पा. ४ अ० १ स्. १-२] उदाहृतमद्रनपारिज्ञानयचनेनोध्वेपुञ्ड्रस्यावर्यकत्वोक्तश्च । आह च — जाविहः—

उर्ध्वपुड़ं विना मोहात् यदि कुर्यात् त्रिपुण्ड्रकम् । न तस्य फलमाप्नोति दानस्याश्रोत्रिये यथा ॥ इति ।

नचोध्वंपुण्डे त्रिपुण्ड्रकरणे ललाटे यात्रपुण्ड्रकमिति निर्देशस्य गौणत्वप्रसङ्गः। "तद्भावो नाडीषु तच्छुतेरात्मिन च"-[उ० मी० अ० ३ पा० २ अधि० २ सू० ७] इति न्यायेनाभयोरिप मुख्याधिकरणः त्वोपत्तः। यथा हि नाडीषु ग्रेते पुरीतित ग्रेते इति, य एषोऽन्तर्द्वय आकाशस्तस्मिन् भ्रेते सति सम्पद्यत्यनेकपामि अधिकरणानां समुख्यः, एवमनयोरिप । किञ्चोध्वंपुण्ड्रोपि कियमाण स्यापि त्रिपुण्ड्रस्यास्तिभालेकदेशसम्बन्धः, उध्वंपुण्ड्रस्य भालाव्या पित्वात्, तावता च ललाडाधिकरणत्वव्यवहारः सङ्गच्छते । सूर्या चन्द्रमसोः सहवासस्य तिथ्यत्तक्षणसम्बन्धेनैव तिथ्यधिकरणत्वव्य वहारः, अमावास्ययं तिथिरिति उक्तं च तन्त्ररसे पञ्चमे । व्यक्तं चैतत् यदेकदेशे वर्त्तते कतिपयतदेकदेशिन्यपि यथा द्विपदे स्थितोऽपवरको प्रामे जनपदेऽवास्थितो भवति, यदि च भालस्य स्त्रपुण्ड्रेऽस्य विहितः स्यात् तिर्दि औदुम्बरीस्पर्शेन तद्वै(१)ः क्षिणा मृत्ति [ यदि च भालस्य स्थात् तिर्दि औदुम्बरीस्पर्शेन तद्वै(१)ः क्षिणा मृत्ति [ यदि च भालस्य स्थात् तिर्दि औदुम्बरीस्पर्शेन तद्वै(१)ः स्थात् मृत्ति [ यदि च भालस्य स्थात् तिर्दि स्थाते।

<sup>(</sup>१) अत्रादर्शपुस्तके पाठस्त्रुटितः, अस्माभिः किष्पतपाठस्तु [] एतिच्रिह्मध्ये सिन्नेवितः।

स्थोध्वंपुण्ड्रेन त्रिपुण्ड्र्य विहातः स्यात् तर्हि बोादुम्बरीस्पर्शेन तहेष्टनः मिप विहन्यते ति । अथ श्रीकण्डादिन्यासं कुर्यात् । स यथा—अस्य श्रीदक्षिणामूर्तिभन्त्रस्य ब्रह्मा] ऋषिः गायत्रीछन्दः दक्षिणामूर्तिर्देवता पुरुषार्थचतुष्टये विनियोगः, इत्युच्चार्य ऋष्यादिन्यासं विधाय पे ही श्री अ कं खं ङं [गं घं] आं अङ्गुष्टाभ्यां नमः। इत्येवं वीजत्रयपूर्वकाङ्गुः लिन्यासं विधाय षडक्षन्यासं कृत्वा—

सिन्द्रकाञ्चनसमोभयमागमर्घनारी इवरं गिरिस्रुताहरभूषचिह्नम् । पाशाभयाक्षवलयेष्टदहस्तमीशं स्मृत्वा न्यसेत्सकलवाञ्छितवस्तुसिङ्के॥

मुखादिकेशवादिस्थानेषु पें हीं श्री अं श्रीकण्ठेशपूर्णीदरीस्यां नप्तः। एवमुत्तरत्रापि वीजत्रयसानुस्वारमानृकार्णनमःशब्दोक्तिः। अनन्तेशविः रजाभ्यां, सुक्ष्मेशशास्मलीभ्यां, त्रिमूर्तीशलोलाक्षीभ्याम्,अमरेशक्तुंलाः श्रीक्ष्यां, उर्वीशदीघंघोणाक्यां, भारभूतीशदीर्घमुखीक्यां, अतिथीशगीसु खीभ्यां, स्थाण्वीरादीर्घाजहाभ्यां, हरेशकुण्डोदरीभ्यां, मौतिकशाविकत मुखाभ्यां, सद्योजातेशज्वालामुखाभ्यां,(१) इति स्वराणाम्। कोधेशमहा कालीक्यां, चण्डेशसरस्वतीक्यां,पञ्चान्तकेशगौरीक्षां,शिवोत्तमेशत्रेले। क्याविद्याभ्याम्, एक रुद्रशमन्त्रशक्तीभ्याम्, कूर्मशात्मशक्तिभ्याम् । एका ननेराभृतमातृकाभ्याम् , चतुराननेरालम्बोदरीभ्याम् , भृतेराद्वाविणीः भ्याम्, सर्वेशनागरभ्याम्, सोमेशखेचरभ्याम्, लाङ्गुलोशमञ्जरो **भ्याम् , दारुकेशक्रिणोभ्याम् , अर्धनारोश्वरवोरिणोभ्याम् , उमाका** न्तेशवृकोदरीभ्याम् , आषाढोशप्तनाभ्याम् , दण्डीशमद्रकालोभ्याम् अत्रीरायोगिनीभ्याम् , मीनेराराङ्किनीभ्याम् , मेषरागर्ज्ञनीभ्याम् , लोहि तेशकालरात्रीभ्याम् , शिखीशकुण्डालनीभ्याम् , छगळण्डशेकपार्दिनी भ्याम्, द्विरण्डेशवज्राभ्याम् , महाकालशाजयाभ्याम् , इति पद्यवगांगाम् । रवगात्मभ्यां बालीशसुमुखेदवरीभ्यां, असुगात्मभ्यां भुजङ्गेशरेवतीः भवाम् , मांसात्मभवां पिनाकीश्चामाववीभवाम् , मेदात्मभवां खङ्गीशवः हणीभ्याम् , अस्थ्यात्मभ्यां केद्यवायवीयाभ्याम् , मज्जात्मभ्यां देवेतेद्य रक्षोपचारिणीस्यां, शुक्रात्मभ्यां भृग्वीशसहजाभ्यां, प्राणात्मभ्यां नकु ळीशमहाळक्ष्मीभ्याम् , क्रियाशक्तीभ्यां शिवेशव्यापिनभ्याम् , इति या दीनां लान्तानाम् । सं परमात्मभ्यां संवर्तकेशमहामायाभ्यामिति ब्यापः कम्यासं कुर्यात् । इति श्रीकण्ठादिन्यासः ।

<sup>(</sup>१) अनुमहेशोल्कामुखाभ्याम्, अद्भूरेशश्रीमुखीभ्याम्, महासेनेशविद्यामुखा भ्याम्, इत्यधिकमन्यत्र। उन्हें बी० भ०१५

वय तत्वन्यासं प्रणवान्तनादेन प्राणायामं च कृत्वा पीठन्यासं कुर्यात । विमलादिदेवतास्थानेषु वामाये, ज्येष्ठाये, गीये, रीष्ट्रा, काल्ये, कलविकिरिण्ये, बलविकिरिण्ये, बलप्रमाथन्ये, सर्वभूतदमन्ये, मनोन्मन्ये, इति देवताः पृजयेत् । ततः श्रीदक्षिणामृतिमन्त्रस्य ब्रह्मा ऋषिगायत्रीः चल्लन्दः श्रीदक्षिणामृतिदेवताप्रणवान्तो नादो वीजं स्वाहाज्ञकिरित्युः चल्लार्थं, ऋष्यादि विन्यस्य आं ई ऊँ पं ओं वः इत्येत्वेणैः प्रणवसः म्युटितैः षडङ्ममन्त्रेरङ्गुलिन्यासहन्त्यासौ विधाय मृद्धि माले चक्षुषोः श्रोत्रयोनंस्योः पृष्ठे गण्डयोर्दन्तपङ्क्षयोः जिह्वाये नासाये श्रोप्तयोः कण्ठे वाह्योद्देवि नामौ गुद्धे गुदे कर्वोज्ञांन्वोज्ञङ्वयोः पाष्ण्योः पदोर्मन्त्राक्षराः णिरेश न्यस्था सर्वाङ्गेषु व्यापकन्यासं कृत्वा पाष्ण्योद्दिन्यासाङ्गन्यासौ पुनर्विश्वाय हरकमले श्रीसदाधिवं व्यायेत् ।

व्यावयामुद्राक्षमाले कमलसुलिखिते बाहुभिर्वामपादं विम्राणो जानुमूर्घापदजलनिहितापस्मृतिसुदुमादः। सौवर्णे योगपीठे लिपिमयकमले सुपविष्टिसनेनः

श्रीराश्मश्चन्द्रमोलिवितरतु विपुलां गुद्धबुद्धि शिवो नः ॥ इति ।
ततो मानसपूजां क्रत्वोक्तियया श्रह्मादिपूजां क्रत्वा प्रतिमादौ देः
वमावाहयत् । "सहस्रशीषां" "स्रद्धा जातं प्रपद्यामि स्रद्धा जाताय वै
नमो नमः । भवे भवनातिभवे भवस्व मां भवोद्धवाय नमः । साविज्या
मूलमन्त्रेण च व्यस्तसमस्तव्याहृतीभिमहादेवमावाह्यामीत्यन्ताभिराः
वाहनम् । एवमुत्तरत्रापि पुरुषसुक्तगततत्तन्मत्रसावित्रोम्लोच्चारणम् ।

आवाहनादिमुद्राः प्रदर्शे । वामदेवाय नमः । ज्येष्ठाय नमः । श्रेष्ठाय नमः । रुद्राय नमः । कालाय नमः । कलविकरणाय नमः । बलविकरः णाय नमः । बलप्रमधनाय नमः । सर्वभृतद्मनाय नमः । मनोन्मनाय

नमः। इत्यासनम्।

ततो देवात्रतो ब्रह्मण विष्णवे, दक्षिणतः स्कन्दाय विनायकाय, पश्चिमतः शुलाय महाकालाय, उत्तरतः उमाये निन्दिकेश्वरायासनं कल्पयामीत्यासनमेषां कल्पयित्वा, "तत्पुरुषाय विद्याहे महादेवाय धी महि। तन्नो रुद्धः प्रचोद्दयात्" दित सपरिवारं सिन्धाप्य, अधोरेश्योः ऽथ घोरेश्यो घोरघोरतरेश्यः सर्वेश्यः सर्वस्वंश्यो नमस्त अस्तु रुद्धप्रेश्य दित सान्धरुष्य ईशानः सर्वविद्यानामीद्द्यरः सर्वभृतानां ब्रह्माधिपितः वृद्धणाऽधिपतिब्रह्म शिवो मे अस्तु सदा शिवोमिति देवं पञ्चोपचारे रश्यस्य परक्षान्यस्मिन न्यस्ता यो रुद्धो अग्रो यो अपसु य ओषधिषु यो रुद्दो विद्या भुवनानि आविवेश । तस्मै रुद्धाय नमो अस्तु इति

पाद्यं समर्पयेत् । साविज्यासमनं अध्येदानं पूर्ववत् । अथ स्नानं हेमहैं। महापूजाप्रकरणे । शिवधर्मे—

> पयोद्धिष्टतक्षौद्रशकरादौरनुकमात्। र्रशादिमन्त्रः लंखाप्य शिवलोकमवाप्नुयात्॥ यः पुमांस्तिलतेलेन करयन्त्रोद्धवेन च। शिवाभिषेकं कुरुते स शैवपदमाप्नुयात्॥ स्नानं पलशतं बेयमभ्यङ्गः पलिशिशतिः(१)। पलानां द्वे सहस्रे तु महास्नानं प्रकीर्तितम्॥

तत्रेव पुराणान्तरे।

पञ्चिविद्यात्पलेनेव अभ्यङ्गं कारयेद्थ ।

शिवस्य सार्पेषा स्नानं प्रोक्तं पलश्चतेन वै ।

पलानां द्विसहस्रोण महास्नानं विधीयते ।
तावता मधुना चैव दध्ना चैव ततः पुनः ।
तावतेव हि क्षीरेण गव्येनेव मवेत्ततः ॥

भूयः सार्धसहस्रोण पलानामैक्षवेण तु ।

रसेन कारयेत् स्नांन मत्त्वा चोष्णाम्बुना ततः ॥

पुनः शीताम्बुना दस्वा बस्रपृतेन मन्त्रवित् ।

स्नापयेद्धकितो भूषो गन्थपात्रस्थितेन तु ॥

त्रयाणां वर्णानां वद्रस्केन स्नपनं चतुर्थस्य तु महिम्नस्तोत्राः दिना स्नापयेत्। ततो अवं देवं तर्पयामि श्वें देवं तर्पयामि श्वांनं देवं, पशुपति देवं, वद्रं देवम् , उप्रं देवं, महान्तं देवमिति तर्पयित्वा आचमः नवस्रोपवीताभरणांनि पुरोवित्ववेद्य "नमस्ते वद्यमन्यव उतोत स्ववे नमः। नमस्त अस्तुधन्वने बाहुभ्यामुत ते नम शित गन्धं दत्वा "भुवनामधिश्रियम्। स्तोम्य उद्यवत्यवित्या प्रभिः। भूरिले जिहे शत्रुं म्यमुधो उदस्य" शित अक्षताः समर्प्य सहस्राणि सहस्रशो ये वद्या अधिमृम्याम्। तेषां सहस्रयोजने वधन्वा नितन्मिति। शित पुष्पणि निवेद्य तदुपरि निविद्यद्वकोमळसंयुतिबव्वद्ळत्रयं द्यात्। यथोक्तम्—

विटवपत्रेरकण्डेस्तु यो लिङ्गं पुजयेत्सकृत् । सर्वपापविनिर्मुकः सुर्थलोके महीयते ॥ इति ।

<sup>(</sup>१) तैलकोधनार्थं स्नानीयजलपरिमाणमेतदिति स्मृतिकौस्तुभे ।

करवीरसहक्षेभ्यो बिल्वपत्रं विशिष्यते ॥ इति च ।
अत्र विशेषो हेमाद्रौ—
विधिना स्नाप्य चानेन गोरे।चनयालिभ्पेत् ।
इणाकुङ्कुमकपूरचन्दनागुरुयुक्तया।
कृष्णा=कस्त्री ।
लेपित्वा ततो लिङ्गमापीडेन घनं शुभम् ॥
नीलोत्पलसहस्रेण मालां बध्वा प्रपूजयेत् ।
अलाभेतु सहस्राणामधींभैनैव पूजयेत् ।
उत्पलानामलामे तु पत्नैद्दच श्रीतरीर्यजेत् ।

अनुलेपनपरिमाणं च लेक्षे अनुलिम्पेटच तरसर्व पश्चविद्यारपलेन वा ॥ इति ।

तत भावरणपूजा।

हदादिभिः पडक्कैः प्रथमावरणम्। अवां नम इत्येवमष्टभिः स्वरगुग्मेर्छिन्तियम्। कादिपश्चवर्गेरन्तस्थाभिकष्मामर्छक्षाभ्यां च तृतीयम्। सरस्वत्य अक्षणे सनकाय सनन्दनाय सनातनाय सनन्द्यमाराय शुकाय वेद्व्यासाय गणेश्वराय इति चतुर्थम्। पार्वत्ये सुभगाये भद्राये कीढाये, शान्त्ये, रोद्ये, काड्ये विज्ञम्माये, इति पश्चमम्। लोकपालैः षष्ठम्। पतान्यावरणानि उक्तानि मन्त्रप्रकाशिकायाम्। ततो धृपदीपनैवेद्योपचारान् समर्पयेत्। विवेद्यपरिमाणम्—

हेमाही—
द्यद्रोणेस्तु नैवेद्यमष्टद्रोणेरथापि वा ।
द्यद्रोणेस्तु नैवेद्यमष्टद्रोणेरथापि वा ।
द्यद्रोणेस्तु नैवेद्यमष्टद्रोणेरथापि वा ।
द्यद्रोणेस्य प्रत्येस्व नात्र कार्य्या विचारणा ॥ इति ।
कुटवं प्रस्थमाटकं द्रोणं च खारिका चेति पूर्वपूर्वाच्चतुर्गुणम् ।
वाणरावणचण्डीद्यानीन्दभृद्धिरिटाद्यः ।
सन्।शिवप्रसादोऽयं सर्वे गृहन्तु द्याम्भवाः ॥

इति चण्डमागं द्रवा क्ररोद्धर्तनं समध्यांग्रौ शेषान्नेन भवाद्युक्तशः हरेईवशब्द्युतेश्चतुर्थ्यन्तेरद्याहुतीस्तन्त्रोक्तविधया हुत्वा बावरणदेवता स्यामिष सक्त हुत्वा इदं फलमिति फलं समध्यं नीराज्य होममन्त्रेः स्तरसमसंस्थपुष्पाञ्चलीर्द्रवा ताम्बूलमुस्रवासो द्यात्। तल्लक्षणं हे मान्नो रतकोश—

महाविष्वलपत्राणि क्रमुकस्य फलानि च। जुक्तिक्षारेण संयुक्तं ताम्बूलमिति संक्षितम्॥ इवेतपत्रं च चूर्णं च क्रमुकस्य फलानि च।
नारिकेलफलोपतं मातुलिक्समायुतम् ॥
पलाकङ्कोलकप्रेमुंबाधां प्रचक्षते।
पतेषामप्यलाभे तु तत्तद् द्रव्यं स्मरेद् बुधः॥ ततः।
चन्द्रादित्यो च धरणी विद्युद्गिस्तयेव च।
त्वमेष सर्वच्योतीषि आर्तिक्यं प्रतिगृह्यताम्।

इति पुनर्नाराजयेत् । तत्र विशेषो हेमहो ।
शालिपिष्टोन्नदे सिक्षेष्ट्रितपूर्णेः समुज्जवलेः ।
ततो नीराजनं दीपेः षड्विशत्या तु कारयेत् ॥
सर्षपेदिधियुक्तेश्च दुर्वागोरोचनाक्षतेः ।
शातकुम्मं ततः पश्चमष्टपत्रं सकर्णिकम् ॥
ध्यात्वा निवेदयेग्म् हिंन लिक्सस्य कुसुमः सह ।
स्क्मवक्षयुगं पति दवेतं वा पश्चसित्रम् ॥
वामरं द्र्पणं चैव दीपवर्त्तिं प्रदापयेत ।
वितानकध्वजी द्यात्किङ्किणीस्तवकान्वितौ ॥
अथाष्ट्रिमः क्षितिः पीक्या अङ्गभिस्त्या तु दण्डवत् ।
तत उठचैः पटेरक्रोत्रं शाङ्करं च शिवाप्रियम् ॥
प्रदक्षिणं ततो गठछेठछनैर्निमीत्यविज्ञितः ॥ इति ।

ऋतं सत्यमिति नत्वा तिस्नः प्रदक्षिणाः कुर्यात् । अथ गीता-दिभिः सन्तेष्य "यो ब्रह्माणं विद्वाति पूर्व यो वे वेदांश्च प्रष्टिणोति तस्म । तं ह देवमात्मबुद्धिप्रकाशं मुमुक्षुँव शरणमहं प्रपद्धे" इति आत्मानं समर्थं प्राध्ये निर्माह्यं प्रसादश्वेन शिरसा गृहीयात्॥

निर्मादयं धारये द्वन्त्या शिरसा पार्वतीपतेः । राजस्यस्य यहस्य फळं प्राप्तोति निश्चितम् ॥

इस्यादित्यपुराणे वश्वनात् । यसु—

शिवनिर्माख्यभोकारः शिवनिर्माख्यलङ्घकाः । शिवनिर्मोख्यदातारः स्पर्शस्तेषां हि पुण्यहा ॥ इति स्वान्दवचनं तद्शैवविषयम् । शाख्यमम्युतं शिवनिर्माख्यं तु सर्वेर्माशं— शिवनिर्माख्यसंयुक्तं पत्रं पुष्पं फलं जलम् । शाल्यामस्य संसर्गात् सर्वे याति पवित्रताम् ॥ इति स्वान्दोक्तेः। अत्र निर्माख्यशब्दस्य पत्त्रादिषु प्रयोगात् "निर्माख्यं धारयेत्" इत्येनन सर्वेषामेषां प्रतिप्रसम्ने गम्यते तत् श्रेवेः शिवतीर्थमपि प्राह्ममिति । ततो दक्षिणामृर्तिमन्त्रं अष्टोत्तरशतम् अष्टोत्तरसहस्रम् वा कृद्राक्षमा खया जपेत्-

> ब्याहरन्ति तु नामानि ये शम्भोः परमात्मनः। बद्राक्षालङ्कताः धन्तस्ते वे भागवतोत्तमाः॥

इति ष्टदनारदीयोक्तः। ततः-

साधु वासाधु वा कम्मे यद्यदाचारितं मया। तत्सर्वे भगवन् राम्भो गृहाणाराधनं परम्॥ इति प्रार्थोपसंहारमुद्रां प्रदर्श भगवति कम्मे निवेद्येत्।

इति शिवयूजा।

यथोक्तविष्णुपृज्ञाशिवपृज्ञयोरसम्भवे भक्त्या पत्रैः पुष्पैः फलैरद्भिर्वा पृजनं कार्यम् । यथोक्तं गीतासु भगवता । पत्रं पुष्पं फलं तोयं यो मे भक्त्या प्रयच्छति । तद्दं भक्त्युपद्धतमश्चामि प्रयतात्मनः ॥ इति ।

श्रीभागवतेऽपि-

श्राव्योपहतं प्रेष्ठं भक्तेन मम वार्यपि।
भूषेप्यभक्तोपहतं न मे तोषाय करपते ॥ इति।
वृहबारदीये वेदमात्रिजानन्ति संवादे।
पत्रैः पुष्पैः फलैबापि दूर्वाभिः परलवैरय।
पूजयस्व जगन्नायं नारायणमकामतः ॥
कन्दमूलफलैबापि सदा पूजय माधवम्।
प्रदक्षिणानमस्कारैः स्नोत्राणा पठनैरपि ॥ इति।

कोमंडिप-

शाराधियन्महादेवं भावपृतो महेरवरम् । मन्त्रेण रुद्रगायद्या प्रणवेनाध वा पुनः ॥ ईशानेनाथवा रुद्रैस्ट्रयम्बकेन समाहितः । पुष्पैः पत्त्रैरथाद्भिरुच चन्द्रनाद्यमहेरवरम् ॥ इति ।

उक्तश्च तातचरणः— नानोपचारैः समयानुसारैर्गङ्गाजलैवां तुलसीदलैवां । तमेव देवं परिपूजयामः संसारमेनं सहसा जयामः ॥ इति । (१) हरिं वा हरं वाहरं वार्चयध्वं कुरुष्वं स्वयध्वं समःयं ? मुपाधि साङ्कार्यवन्न दोषाय । त्रिविधं वा तत्प्रवृत्तिनिमिन्नमिति अक्षादिशस्य वक्षानार्थतेति केवित् ।

त्रिविधायाः मोक्षफलत्वं श्रीभागवते । तत्तेऽनुकम्पां सुसमीक्षमाणा भुञ्जान प्रवात्मकृतं विपाकम् । हृद्वाग्वपुर्भिविंद्धक्षमस्ते जीवेत यो मुक्तिपदे स दायमाक् । हित॥ (श्री भा० स्कन्ध० १० अ० १४ स्लो० ८)

विद्धन् जीवेतेवि निर्देशादनुतृत्ता निर्देशहित स्वितम्।
तस्तुत्वं न साक्षात् किन्तु प्राणाडिकमिति स्वियितुमनुकम्पासु समी।
समाण इत्युक्तम्। अनेन तेषामेवानुकम्पार्थमित्युक्तं झानं मुक्तौ द्वारमुकं
भवति। साळोक्यहेतुत्वं-

बृहनारदीय ।

अर्चितं राङ्करं दृष्टा विष्णु वापि नमेत्तु यः। स विष्णुभवनं प्राप्य वसदृष्टरातं नृप ॥ इति । पापक्षयदेतुत्वं-

श्रीभागवते-

— पतितः स्वालितो वार्तः श्चरवा वा विवशो गृणन् । हरये नम हत्युच्चेर्मुच्यते सर्वपातकात् । (श्रीभा० क० १२ अ० १२ इलो० ४६)

गारुडेऽपि—

शाख्येनापि नमस्कारः प्रयुक्तश्चकपाणये। संसारस्थ्र्लवन्धानामुद्वेजनप्रदो हि सः॥

स्यृतवन्धाः=पापानि । उद्वेजनं=निवृत्तिमात्रम् । सवासनपापश्चयस्तु अद्धापूर्वकानुवृत्त्या । अत पत तत्राग्रे-

आसीनो वा शयानो वा तिष्ठन् वा यत्र तत्र वा। नमो नारायणायेति मन्त्रेकशरणो भवेत्॥ इति।

तथा--

नम इत्येव यो ब्र्याचन्नकः श्रद्धयान्वितः। तस्याक्षयो भवेवलोकः दवपाकस्यापि शौनक ॥ इति। नानापापवासनावानः दवपाकः इति तद्ग्रहणेन सवासनपापक्षयः सुचितः। लोकनं लोकः स्वप्रकाशं चैतन्यम्। अक्षयो लोकः परमास्मा

<sup>(</sup>१) अत्र—हिं वा हरं वादरणार्चयध्वं स्तुवीध्वं कुरुष्वं भवष्वंसमार्याः! अत्रो प्रथयसाङ्कर्य—इति पाठ उन्नेतुं युक्त इति ।

ततोऽन्यस्य "अतोऽन्यदार्चम्" इति अनित्यत्वश्रवणात् । तस्तक्त्वान्दे तत्पदं नमनानुरागपरम् । नतिकपसाधनभक्तेर्विधानादेव सिद्धेरन्य-साधनभक्तेरेवकारन्यावृत्तेः । अतश्च श्रद्धया नतिकपप्रधानभक्त्येक्त्वा रणस्य सवासनपापक्षयजन्यो यो भगवदनुरागस्तत्स्पूर्तिश्च भवतीत्युक्तं भवति । एवं च पूजाप्रयोगे यद्यपि नतिकका-

पद्भवां कराभ्यां जानुभ्यामुरसा शिरसा दशा। वचसा मनसा चेति प्रणामोऽष्टाङ्ग उच्यते ॥ भूमौ निपत्य यः कुर्यात् कृष्णेऽष्टाङ्गनति सुधीः । सहस्रजन्मजं पापं त्यक्ता वैकुण्डमान्तुयात् ॥

इति गौतमीतन्त्रे पूजाप्रकरणे । निपल्य=इण्डवद् भूमो निपत्य, तथा गारुडे--

प्रणस्य दण्डवद् भूमो नमस्कारेण योऽर्चयेत्। स्र वां गतिमवाप्तोति न तां कतुद्यतेरिष ॥ श्रीभागवते—( स्क०११ अ०२७ दलो० ४६-४७) शिरो मरपादयोः कृत्वा बाहुभ्यां च परस्परम्। प्रपन्नं पाहि मामीश भीतं मृत्युप्रहाणवात् ॥ इति शेषां मया दलां शिरसाधाय सादरम्॥ इति ।

तथापि भिन्नत्रयोगमपि क्रियमाणा मुक्तिहेतुः "नम इत्येव यो ब्र्या" विस्यवचारणाश्रुतेः । किञ्च "अर्चनं वन्दनं दास्य"मित्यचेनातिरेकेण वन्दनग्रहणं भिन्नप्रयोगतां गमयति । अन्यथा गन्धादिदानवत् पृथक् कीर्तनं न स्यात् ।

शुण्वतां गदतां शदवदचंतां त्वाभिवन्दताम् । नृणां संवतामन्तर्हदि भास्यमछा।भनाम् ॥

इति च सिम्नप्रयोगभवणाहिप्रायपाठाच्य मिम्नप्रयोगत्वमवसीः यते । आम्रयादिप्रधानप्रायपाठ इवाणांजुवाजप्रधान्यम् । यथाहुः, अ प्रयप्राये लिखितं दृष्ट्वा वदन्त्ययमप्रय इति । ततश्च राजसुवान्तर्गताया अवेष्ठेरिव वन्दनस्यापि प्रयोगद्वेविष्यमिति सिद्धम् ।

नमन्तु देवकीसुतं हदा शरीरतो गिरा।
त्यजन्तु संस्रति जना भजन्तु मोक्षसम्पदम्॥ १॥
त्रिधा निक्रपिता नतिर्हरेर्जगत्त्रयोशितुः।
तर्दर्पणं निक्रपणं भवेददोऽस्थिलं सतम् ॥२॥ इति वन्दननिर्णयः।

अथ दास्यनिर्णयः ॥
तत्र दास्यं सर्वकर्मणां भगवत्यर्पणं क्रियद्वितापरपर्यायम् । यथोक्तंश्रीभागवते ।

यद् ब्रह्माणि परे साक्षात्सर्वकामसमर्पणम् । प्रनोबाक्तनुभिः पार्थ ! क्रियाद्वैतं तदुच्यते ॥ इति । [स्क० ७ अ० १५ इले।० ६४]

तस्य विधिरिप तत्रैवकायेन वाचा मनलेन्द्रियैवां बुध्यात्मना वानुस्तत्स्वभावात्।
करोति यद्यत्सकळं परस्मे नारायणायेति समर्पयेत् तत् ॥ इति ।
[ श्रीभा० स्कन्थ० ११ अ० २ श्रो० ३६ ]

तत्रैव गृहस्थधम्में खु । गृहेष्ववस्थितो राजन् कियाः कुर्वन् गृहोचिताः । बासुदेवार्पणं साक्षादुपासीत महामुनीन् ॥ इति [ श्ली० भा० स्क० ७ अ० १४ इस्लो० २ ]

भगवद्गीतायामुक्तं— यत्करोषि यदश्रासि यज्जुहोसि ददासि यत्। यत्तपस्यासि कौम्तेय तत् कुरुष्व महर्पणम् ॥ इति । [ ख॰ ९ श्लोक॰ २७ ]

उक्तविधदास्यस्य भगवत्सन्तोषद्वारा परमपद्रशाप्तिहेतुत्वं--

वेदोदितानि कम्माणि कुर्यादीश्वरतुष्ट्ये।
यथाश्रमं त्यक्तकामः प्राप्ताति परमं पदम् ॥ इति ।
पद्यते ज्ञायत इति पदम् । असङ्कृचितवृत्तिः परमपद्शब्दः, अनावृतः
पूर्णानन्दस्वरूपपरः, अत एव मुक्तिहेतुत्वं-वक्षवेवतें,

काम्यं विषयभोगार्थमिहामुत्र प्रयुज्यते । मोक्षाय सुक्रतं तद्धि ब्रह्मार्पणधिया कृतम् ॥ इति । कम्मेकु चळानां भगवदर्पणसुध्या तद्मुक्रपतदाराधनं श्रेयोमार्गो

नान्य इत्युक्तम्।

गारुड़े, नृसिंहपारिचर्यायाम्, विष्णुपुराणे च ।
वर्णाश्रमाचारवता पुरुषेण परः पुमान् ।
विष्णुराराध्यते पन्था नान्यस्तत्तोषकारणम् ॥ इति ।
निक्तं विष्णुराराध्यते पन्था नान्यस्तत्तोषकारणम् ॥ इति ।

श्रीभागवतेऽपि-

तपस्विनो दानपरा यद्याःस्विनो मनस्विनो मन्त्रविदः सुमङ्गलाः । क्षेमं न विन्दन्ति यद्रपेणं विना तस्मै सुमद्रश्रवसे नमो नमः ॥ इति । [स्क० २ अ० ४ इलो० १७]

प्वमाराधनवतां तहासानां कृतार्धता— श्रीभागवते—

यन्नामस्मृतिमात्रेण पुमान् भवति निर्मतः । तस्य तीर्थपदः किं वा दाखानामविश्वित्यते(१)॥ दास्यमाचरतां हि सन्तुष्टो भगवान् तदधीनो भवतीत्युक्तं तत्रेव। किञ्जित्रमञ्जुत ! तवतदशेषबन्धो ! दासेष्वनन्यशरणेषु यदात्मसास्वम् ॥ इति ।

शिश्या० ६क० ११ अ० २९ इस्रो० ध ]
एवञ्च ''यमेवेष वृणुते स्त तेन स्वया' इति श्रुतेद्दांसानां भगवत्याप्तः सुकरेत्युक्तं भवति । अत् एव, ''न कर्मणा न प्रजया घनेन'' ।
''नास्त्यकृतः कृतन"। "प्रवा हाते अदृढा यञ्चक्रणा" इत्यादिवाक्येनं
विरोधः । दास्यवृद्याऽनगुष्टितकर्मावष्यत्वासेषाम् । द्वानामावे हि

न मोक्षः । दास्यबुध्या च केवलमजाष्ठतकर्माभिः प्रसन्नो भगवान् काः शीमरणन्यायेन ज्ञानं ददातीति नाजुपपितः । अत एव ।

गीतागारुड्ञ-

यतः प्रवृत्तिर्भूतानां येन सर्वामिदं ततम् । स्वकरमेणा तमभ्यवर्ष सिद्धिं विन्दन्ति मानवाः ॥ इति ।

भगवद्गीतासु--

असक्तो ह्याचरन् कर्म परमाप्तोति पृद्धः।

इत्युक्त्वा--

कर्मणैव हि संसिद्धिमास्थिता जनकादयः।

इत्युक्तम् । अत्र ते अयुक्तः सर्वसंन्यासः कर्मणां मदर्पणं स एव योगस्तव युक्त इत्युक्तं श्रोधरस्वामिभिः । न चात्राध्यातमिवारस्य श्रवणः कीर्चनादेश्चोपसंहार इति वाच्यम् । कर्मणैवेत्यवधारणाश्चितिविरोः धात् । अतश्च यो भगवर्दपणबुध्या कर्मानुतिष्ठति न तदेकानिष्ठः स तदनुष्ठानाच्छु इसत्यः श्रवणसङ्कीर्चनादौ, अध्यातमिवचारे वा प्रवर्चत इति तादशानुष्ठानस्यान्तःकरणशोधकत्वमुक्तं साम्प्रदायिकैरिति न विरोधः ।

<sup>(</sup>१) स्क ९ अ० ५ रलो० १६।

नजु तथापि— सर्वधम्मान् परित्यस्य मामेकं शरणं वज । अहं त्वा सर्वपापेभ्यो मोक्षयिष्यामि मा शुजः॥

[ गी० अ० १८ श्लो० ६६ ]

इति कम्मीत्यागाभिधानेन विरोध इति बेत् । नेदं सर्वथा कम्मीत्या गाभिप्रायम् । यत्करोषीत्याद्यनेकयचनावरोधात् । किन्तु कम्मी-त्यागाभिधानेन भगवदेकशरणता विधीयते ।

तदेक जारणार्वं नाम सामस्यैनेकैक श्येन वा नवविधमाक्तिनिष्ठावं तहे. कप्रवणताविधावर्थादितरानेष्ठतानिवृत्तिः सिद्धवति आतिश्याया इडाः न्तताविधाविवानुयाजादिनिवृत्तिः। एवञ्च पुत्रकलत्रादिविषयनिष्ठताः या इव विहित्रवात केवलमदश्यमतृष्टेयानि कम्माणीति कम्मीनष्टतः या निवात्तिः सिद्धाति तस्या अपि नश्वरपितृलोकपर्यवसायित्वात्। सानदाते ''सर्वधर्मान्परित्यज्य''इति । ''कुलक्षये प्रणश्यन्ति कुलघम्मीः सनातनाः" इत्यनेनार्जुनकर्मानिष्ठताया भगवतावगतत्वात् । न तु दा-क्यकप्रम त्त्रा त्रष्टानेन नित्याधिकारविरोधः, काम्य उद्योतिष्टोमाद्यनुः ष्ठान इव तन्त्रेणोभयसिद्धेः। तत्तरकर्मकाले देखाद् भनत्येकिनष्ठरवेन भगवत्कथाश्रवणादौ व्यासकत्वे तु कम्मानुष्ठानात् प्रत्यवायः स्यादिति शक्कां व्यावर्त्तियतुम् । "अहं त्वा सर्वपापेभ्य" इत्युक्तम् । तदुक्तं श्रीधरः स्वामिभिः। भक्त्यैव सर्वे भविष्यतीति दढविश्यासन विधिकेङ्करर्थ त्यक्त्वा मदेकशरणो भवः एवं वर्त्तमानः कम्भेत्यागानिमित्तं पापं स्या दिति मा शुचः शोकं मा कार्षीः, यतः त्वां मदेकशरणं सर्वपापेम्योऽहं मोचियप्यामीति । अत्र विधिकेङ्कर्यदान्देन विधिविदितत्वेन कर्मानि-ष्ठतोच्यत इति । अतो भगवद्र्पणबुद्धाः कम्मां बुष्ठानकपदास्यस्य भः कि दपत्वेन न ति प्राप्ते विरोधः। कि अ "तस्मात् युद्धस्व भारत" इति युद्धरूपधर्मे प्रेरणात् "सर्वधरमान् परित्यज्य" इति न सर्वधरमे-त्यागाभिप्रायम् , मोक्षानष्ठताप्रतिपादनान् पितृलोकपर्यवसायिकः म्मीनेष्ठता व्यावत्यते।

आचार्येस्तु भगवदेकप्रवणतायाः पूर्वमेव सपरिकरप्रतिपादनेने। पसंहारात्त्वज्ञानप्रतिपादनपरमेतादित्युक्तम्। "सर्वधमान् परित्युष्य" द्वि नैष्कम्यंमिभधीयते "मामेकं शरणं व्रज्ञ" द्वि मदितिरिक्तं सर्वे तुद्धं जानीहीति तत्वज्ञानमिभधीयते। "अहं त्वा सर्वपापेभ्यः", द्वि सक्छः कम्मेबन्धनानिवृत्तिस्तरवज्ञानाद्यमिष्रेतेत्युक्तं तद्य न काश्चिद्धिरोधः। भगवदेकशरणताप्रतिपादनावस्तरे पूर्वकम्मेत्यागानाभिधानादिति।

श्रीमागनतेऽपि "कायेन वाचा" इत्यादिना तत्र तत्र भगवद्र्णणबु-ख्या कर्मां नुष्ठानप्रतिपादनाद् "धर्मां न सन्यज्य यः सर्वान् मां भजेत स सत्तमः"। इत्यत्र विद्विता इत्येवं केवळं कियमाणानाम् , अत एव नद्दरिपतृळोकपर्थ्यवसायिनां त्यागोऽभिष्रेतः। अत एव एतद्याख्या-नावसरे ध्यानविक्षेपकत्वं त्यागद्देतुत्वेनोक्तम्। दास्यक्रपा तु भक्तिर्भः गवद्गुप्रहद्देतुरिति न तस्या विक्षेपकत्वम्। सत्त्वगुद्धिपर्यवसायिकर्मः त्यागो वाभिष्रेतः, सत्त्वगुद्धि विना भक्तिदाद्यायोगेन तस्मिन् सति तद्गुपयोगात्। अत एव तदा स्वन्यः कर्माधिकार इत्युक्तं "तावत्कः मर्माणि कुर्वति"त्येतद्याख्यानावसरे। दास्यं तु भक्तिरेवेति न तत् त्याः गो युक्तः । विद्यकादशीक्षण्येकाद्दयोद्यपवासानुपवासो, आनिवेद्य श्राद्धाद्यो (१)ये भक्तिविदद्धा धर्मास्तत्त्यागो वेत्युक्तं श्रीधरस्वामिभिः। तत् सिद्धं दास्यक्रपा भक्तिर्भगवदनुष्रहफळत्वाद्वद्यमनुष्ठयेति।

यस्य हासावलोकेन रासाह्वयक्रीस्तो दासवद्रोपपत्न्योऽभवन्। यस्य भासाऽस्तिलस्मासतेऽदो जगत्तस्य दासा भवामो वयं सर्वदा॥

अकारि दास्यचिन्तनं वकारिपादपद्मयोः । सुस्रप्रकारि जायतामदोऽविकारिणीद्दवरे ॥ इति दास्यनिर्णयः । अय सख्यनिर्णयः ।

सर्यं नाम,

अनन्याश्चिन्तयन्तो मां ये जनाः पर्य्युपासते । तेषां नित्याभियुक्तानां योगक्षेमं वहाम्यहम् ॥

[ गी० अ० ९ इस्रो० २२ ]

यद्गोविन्देति चुकोश कृष्णा मां द्रवासिनी।
ऋणमेत्प्रवृद्धं मे हदयाश्वापसपिति ॥
तेषामहं समुद्धता मृत्युसंसारसागरात्।
विष्णुर्भक्तकुटुम्बोति वदन्ति विबुधाः सदा।
तदेव पाळविष्यामि सज्जनो हामृतं वदेत्॥

इत्यादिभगवद्वचनविद्वाखादीत्युक्तं साम्प्रदायिकैः। लोके सम्युः सम्यन्तरवचासि भवति विद्वासः। आतौ सङ्कटप्राप्तौ च तिष्ठवेदनम्। सङ्कटनिवारणसमर्थञ्जेत् तदेकशरणतया तदाश्रयणात् तत्र प्रीतिः।

<sup>(</sup>१) विष्णोर्निवेदिताचेव यष्टव्यं देवतान्तरम् । वितृभ्यश्चैव तद्देयं तदानन्त्याय कल्पते ॥ इत्यादि वचनाद् भगविवेदनपूर्वकश्राद्धादीनां अवस्यविद्धत्यादिनवेथेति ।

तदिदमादिशाब्दार्थः । अत प्रवंक्षपेणावस्थानकपं भगवत्सर्थं, ख्यमात्मनिवेदनम्'' इत्यनेन विधीयते । एवंरूपेणावस्थितस्य वाञ्छि तसिद्धिरुक्तवाक्येरेव निर्णीयत इत्यनन्तरं वश्यामः।

तथा-

(१)वनौकसस्तात ! निःयं वनशैलनिवासिनः। तस्माद्भवां ब्राह्मणानामद्रेश्चारभ्यनां मखः॥ इत्येवं भगवद्वचासि विश्वस्तैर्नन्दादिभिस्तथैव कृते कुपितेन्द्रक्रमतः

हात्रष्टिसङ्ख्यासी।

(२)कृष्ण ! कृष्ण ! महाभाग ! त्वन्नार्थ गोकुलं विभो। त्रातुमहिसि देवानः कुपिताद्धक्तवःसल !॥ इति निवेदने कते भगवत्कतगोबर्द्धनोद्धारणेन निणीयते। एवं कुर्वतां नन्दादीनां च-

अहो भाग्यमहो भाग्यं नन्दगोपवजीकसाम्। यन्मित्रं परमानन्दं पूर्णे ब्रह्म सनातनम् ॥ [ श्री० सार स्क० १० अ० १४ इलो० ३२ ]

इति ब्रह्मकृतस्तुतितोऽपि विधिराश्रीयते।

तथा-अथाब्रवीद् वृत्तामिन्द्रो हानिष्यन् सखे विष्णो वितरं विक्रमस्वेति बुत्रीपद्वतेन्द्रेण सङ्कटप्राप्तै। सिखशन्देन भगवत्सम्बोधनं सख्यस्य कलवरवं गमयति । एवं प्राधितभगवता सामग्ये दत्त इन्ह्रो वृत्त्रं हतवान् इति गम्यते । एवं--

व्रीतिकपसंख्यस्य सर्वानर्थनिवर्तकःवं श्रीमागवते,

एवं मनः कम्मवञ् प्रयुक्ते अविद्यवात्मन्युपर्धायमाने । प्रीतिन यावन्मयि वासुदेवे न मुख्यते देहयोगेन तावत् ॥ इति । अस्य तात्पर्ध्य साम्प्रदायिकैषकं मिय=मरुयेव । नासुदेवे=सर्वाश्रये। यावत् न श्रीतिः=सक्यं तावदेहयोगेन न मुख्यते अर्थात्सक्येनैव सर्वान र्थनिवृत्तिरिति मया सख्यं कुर्यादेवेति भाव शत

तदेकशरणतदाश्रयणक्षपस्यस्य फलम् रामायणे,

सक्देव प्रपन्नाय तवास्मीति च याचते। अभयं सर्वभूतेभ्यो ददाम्येतद्भतं मम ॥ इति ।

<sup>(</sup>१) श्री० मा० स्क० १० अ० २४ क्लो० २३-२४।

<sup>(</sup>२) श्री । भा० स्क १० अ० २५ इलो० १३।

भयम्=संसारः । द्वितीयाद्वै भयं भवतीति श्रुतेः । तद्भावो मोक्षः । श्रीमाग्वते ।

कि दुरापादनं तेषां पुंषामुद्दामचेतसाम् । यैराश्रितस्तीर्थपदश्चरणो व्यसनापहः ।

तथा।

शारीरा मानसा दिव्या वैयासे येन मानुषाः। मौतिकाश्च कथं क्रेशाः बाधन्ते हरिसंश्रयम्॥

तथा-

(१)देवर्षिभृताप्तनृणां पितृणां न किङ्करो नायमृणी च राजन्। सर्वात्मना यः शरणं शरण्यं गते मुकुन्दं परिदृत्य कर्तम्।

तथा—

(२)कः पण्डितस्वद्परं शरणं समीयाः द्वक्तिप्रयादतिगरः सुहृदः कृतज्ञात् । सर्वोन् ददाति सुहृदो भजतोऽभिकामाः नातमानमण्युपचयापचयो न यस्य ॥ इति ।

तथा--

तापत्रयेणाभिद्दतस्य घोरे संतप्यमानस्य भवाष्वनीशः !। पद्यामि नान्यच्छरणं तवाङ्ग्रिद्धन्द्वातपत्रादमुताभिवर्षात् ॥ इति । तदिदं सख्यं भक्तान्तरेण सह समुद्धीयते ।

ये तु सर्वाणि कर्माणि मिय संन्यस्य मत्पराः। अनन्येनैव योगेन मां ध्यायन्त उपासते॥ तेषामहं समुद्धतां मृत्युसंसारसागरात्।

इति मगवद्वचास विद्वासमवलम्ब्य दास्यध्यानादिकुर्वतां संसार-तरणं सर्वसाध्यम्। तत्र सख्यस्य तद्यातरेकेण फलाजुपलम्भात्। "श्रद्धाना मत्परमा भक्तास्तेऽतीव मे प्रिया" इति श्रद्धानत्वापरपर्या-यसस्यस्य तिस्मन्नेवाध्याये तुल्यवित्रदेशात्। नजु "ये तु सर्वाणि क-म्माणि"इत्यत्र दास्यध्यानयोः श्रवणात् समुख्यो युक्तः, न सस्येनात्राः श्रवणादिति चेत् न। प्रकृतवाक्येकवाक्यतापन्नप्रधानविधिवद्यात् प्र-कृतानां समुख्यावगमेऽपि वाक्यान्तरवशेनां व्यवस्यप्रवार्यादीनामः नारस्याधीतानां समुख्यवत् स्वातन्त्रयेण सख्यविधायक्याक्यवशात् समुख्योपपचेरिति।

<sup>(</sup>१) श्री मा॰ स्क॰ ११ अ० ५ स्लो० ४९ ।

<sup>(</sup>२) श्री अा । स्क १० अ० ४८ इली । २६।

चेतः कुरु हरिसरुयं कृतमपि सकलं निवेदयामुन्मिन्। सम्प्रति मा भव मित्रं पुत्रकलत्रादिविषयाणाम् ॥ इति सल्यानेर्णयः ॥ अथारमनिवेदनानेर्णयः ॥

आत्मा देहः, तस्य निवेदनं भगवति समर्पणम् । यहा आत्मनः आत्मीयस्य देहदारादेः । अत् एवोक्तम् । श्रीभागवते,

दारान् सुतान् गृहान् प्राणान् यत्परस्मे निवेदनम् । प्राणानिति देहोपळक्षणम् ॥

गारुडे च--

असन्त्यज्य च गाईस्थ्यमसंसेव्य महत्तपः। छिनत्ति वैष्णर्धी मार्या केज्ञवार्षितमानसः॥

मनोष्रहणं देहादेठपळक्षणमः। दारादिनां समर्पण अस्वकतया। अर्पणं च मां मदीयं च सकळं हरये सम्यग्पये ॐ तत्सदिति मः न्त्रेणत्युक्तं क्रमदीपिकाद्यागमग्रन्थेषु। एवं चान्यस्मै दत्तस्य गवाइवादे र्भरणपाळनादिचिन्ता यथा न क्रियते तथा देहदारादेरिए। यथोक्तम्।

यहुवरचरणसरोजे सम्प्रति सर्वाध्मनःपितो देहः। सोऽयं विलसतु पुष्टो भवतु क्लिष्टोऽथवा विषयेः॥ इति ।

समर्पणस्य फलं श्रीभागते उक्तम्। तदाऽमृतत्वं प्रतिपद्यमानी मयात्मभूताय च करूपते वै॥ मत्यौ यदा त्यक्तसम्हतकम्मा निवेदितात्मा विचिकीर्षितो मे।

शि० भा० स्क॰ ११ अ० २९ इलो० ३४]
यत एव त्यक्तसमस्तकर्मा सन् म निवेदितात्मा भवति अत एवामी
मे मम निवेकीर्षतः = विशिष्ठ उत्कृष्टिश्चकीर्षितो यदा तदेत्यन्वयः। मया
सहत्यध्याद्दारः। निवेदितात्मनः --अत एव भरणपालनादिविन्ता
मक्कंवतः सांसारिकमुग्कृष्टत्वमपि मचो भवतीति विविकीर्षितपदेनोकम्। नन्वात्मनिवेदनं दास्यादि वा तावत क्रियाविशेषः क्रियायाश्च
स्राणिकत्वात् साक्षात्कालान्तरभाविफलहेतुत्वं न सम्भवतीति अपूर्वस्य
द्वारत्वं ''चोदंना पुनरारम्भ' दत्यत्रोक्तम्। न चापूर्वस्य मोक्षदेतुत्वं युक्तं
''नास्त्यकतः कृतकेन''दत्यादिश्वतिवरोधात् । देवतायाः प्राधान्यं
फलदातृत्वं च नवमे निराकृतम्। तत् कथं भक्तेः प्राधान्यम्।
उच्यते। तत्ताद्विधिषु फलभावनाकरणत्वेनेष्टसाधनत्वेन वान्वियेनोः
यागादेरिव भक्तरिप प्राधान्यं सङ्गठ्छते। तत्र स्वक्रपेण श्राणिकायाः

किद्वारा फलकरणत्वमित्यपेक्षायां तम्र भगवद्तुमहद्वारा वानप्राप्तिः भ्रूयमाणा द्वारत्वेनाश्रीयते, अत्यन्ताश्चतानेकापूर्वणां द्वारताकरणनातः भ्रूयमाणानां द्वारत्वकरणनाया उचितत्वात् । अपूर्वाणां हि उपस्थिति द्वारत्वं चेत्युमयं कर्ण्यम् । तत्तद्वाक्यासिद्धानां तु द्वारत्वमात्रकरणने लाः घवम् । अत एव रात्रिसत्मादौ विद्वजिन्त्यायेन न स्वर्गफलत्वं आधवादिकप्रतिष्ठादेशेव तु फल्तवं अनुपस्थितस्थोपस्थितिं कृत्वा फल्लः विद्वक्ष्यनात उपस्थितस्य फल्लःवमात्रकरूपने ल। घवात् । अस्य न्यायः स्य द्वारकरूपनायामपि तुरुपत्वात् । तदुक्तं मद्दार्षणा "फल्मत उपपत्तः" दिति ।

किश्च—

"वन दुःखन सम्भिन्नं न च ग्रस्तमनन्तरम् । अभिलाषोपनीतं च तत्सुखं स्वःपदास्पदम्॥

दृश्येवमादीनां सिद्धार्थानामपि वाक्यानां विश्वपेक्षितफलियेशेषप्रतिपादकरवेन प्रामाण्यमाश्रीयते न तु निरालम्बनत्वं दृष्टार्थाध्ययमः
विश्वयधीतस्य स्रति सम्मवे तदयोगात्। एवं "मक्तिवरिक्तमंगवत्प्रः वोध" दृश्यादीनामपि विध्यपेक्षितद्वारिवशेषप्रतिपादकरवे स्रति न निरालम्बनत्वं वक्तुं युक्तमः। "चत्वारो वर्णाः शृणुयुः" दृति दृष्टार्थाविध्यु पास्तवेन तदयोगातः। क्षाणिकक्रियाया द्वारं विना कालान्तरमाविकलः साधनत्वेन विधानायोगाद् द्वारिवशेषोऽपि फलिवशेषवद्विध्यपेक्षितः। न वेवं वायव्यादिकममस्विप तत्तदर्थकवाक्यदेवनानुम्रहावगमाद्वेनतायाः प्राधान्यापत्तरङ्गरवं न स्यादिति वाच्यमः। पुरुषवदुपपत्तेः। अधिकारिक्ष्यानिवर्षकरवेनाङ्गरवं न स्यादिति वाच्यमः। पुरुषवदुपपत्तेः। अधिकारिक्षयानिवर्षकरवेनाङ्गरवोपपत्तेः। ताद्धितश्चरया चाद्वते गुणत्वनैवावः विद्यानिवर्षकरवेनाङ्गरवोपपत्तेः। ताद्धितश्चरया चाद्वते गुणत्वनैवावः विद्यानिवर्षकरवेनाङ्गरवोपपत्तेः। ताद्धितश्चरया चाद्वते गुणत्वनैवावः विद्यानाः कम्मस्यायावायानयमश्च नाश्चीयते, अतो न कम्मिण विरोधः। विवायः। कम्मस्यमवायनियमश्च नाश्चीयते, अतो न कम्मिण विरोधः। व च येषु कम्मसु वायव्यादिवाक्यवत् अनुग्रहो न ते तत्र कि द्वारामिति वाच्यमः।

यो यो यां तवं भकः श्रद्धयाचितुमिच्छति । तस्य तस्याचलां श्रद्धां तामेव विद्धाम्यहम् ॥ स्र तया श्रद्धया युक्तस्तस्याराधनमहिते । लभते च ततः कामान् मयैव विहितान् हितान् ॥ इत्यादिवाक्येषु सर्वकम्मसाधारण्येन तच्छ्रवणात् ।

इत्यात्मसंश्विवद्विर्णयः ॥

अयोक्तभक्तीनामवान्तरभेदानेर्णयः ॥

श्रवणादिनवाविधभक्तिष्वैकैका त्रिविधा, तामसी राजसी सारिवकी चेति । तामसी त्रिविधा, दिसार्था दम्भार्था मारसर्यनिमित्ता च । राजः सी त्रिविधा । विषयार्था, यशोऽर्था, ऐरवर्यार्थो च । सारिवकी त्रिधा उपस्रयार्था, परमेद्वरप्रीत्यर्था, सिद्यर्था चेति । यदाह— कपिलः ।

> (१)अभिसन्धाय यद्धिसां दम्मं मात्सर्यमेव च । संरम्भी भिन्नहर्ग भावं मयि कुर्यात् स तामसः । विषयानभिसंधाय यदा ऐइवर्यमेव वा । अर्चादावर्चयेद्यो मां पृथग्भावः स राजसः ॥ कर्मनिर्दारमुद्दिश्य परस्मिन्वा तद्दपणम् । यज्ञेद्यष्टग्यमिति वा पृथग्भावः स सारिवकः ॥ इति ।

अर्वादावित्यस्य प्रध्यद्रलोकपिटतस्य पूर्वोत्तरश्रोकयोरनुषङ्गः।
संरम्भी=क्रोधी । भिन्नदक्=भेदद्शीं सन् हिंसामिसन्धाय परोः
स्त्रियतामित्युह्दियेत्यर्थः । दम्भं परवचनानामिभसन्धाय पनासि क्रत्वेति
यावत् । मात्सर्यमिभसन्धाय पनस्युत्पन्नमत्सरेणेति यावत् । भावं अव
णादिक्यां भक्तिम् । विशेष्यतया पुंप्रतीतिं जनयन्तोऽपि तामसादिः
शब्दा भक्तिभेदप्रतिपादनपराः । भक्तिभेदे देवहूत्या पृष्टे "भक्तियोगो
बहुविधो मार्गैर्भामिनि भावयते" इत्युपक्रम्यैतदास्नानात् ।

अत एव "अर्चयेत्" इत्यर्चनप्रहणमितरभक्त्युपलक्षणांधम् , सामान्यतो भक्तिभेदानामेव वक्तव्यत्वेन प्रक्रमात्। अत एवोक्तं श्रीवरस्वामिभिः।

एवञ्च श्रवणकित्तादयो नवापि प्रत्येकं नव नव भेदा इति ।
श्रवणादीनां विहितत्वेन भगवत्सम्बन्धित्वेन च स्वक्रपेण तामः
सत्वाभावेऽपि तत्करणकभावनाया वैरिमरणोद्द्यत्वाविच्छदेन इयेनभाः
वनाविश्विषधविषयत्वात् दम्भमत्सरयोश्च निषिद्धत्वेन तिश्विमित्तानुष्ठेयः
त्वेन तस्य निषिद्धत्वाश्विषधातिक्रमस्य च तमःकार्यप्रमादकपत्वात्
नाधाव्यापार्याभ्रत्वेन तामसत्वम् । पतावांस्तु इयेनाद् द्विसादिप्रयुक्तः
ज्योतिष्ठोमादेश्च श्रवणादौ विशेषः, साङ्कत्यादिन्यायेन भगवत्सम्ब
निधन्यमुष्मिन्ननुष्ठिते आनुषङ्किकोऽघश्चयोऽपि भवतीति ।

हरिईरति पापानि दुष्टचित्तेरपि स्मृतः। अनिच्छयापि संस्पृष्टो दहत्येच हि पावकः॥

<sup>(</sup>१) भा. स्क. ३ अ. २९ इली. ६-१०।

इति स्मृतेः । विषयानिति विषयशाब्दो गोवलीवर्दन्यायेन यश्येरवः र्यन्यतिरिक्तविषयपरः । पृथग्मावा=भेददक् । श्रवणादेराजसःवमपि तद्धाः रजोगुणकार्यफलविशेषामिसन्धिमिश्रत्वात् । आनुषाङ्गिकाः घक्षयहेतुःवेनेतरकाम्यकम्भवैलक्षण्यं प्राग्वतः। कम्मंनिर्हारम्=पापक्षयमन्तः करणशुद्धिमिति यावत् । परस्मिन्=परमेश्वरे । अर्पणं तत्प्रीतिमुद्धियोति यावत् । यजेदिस्यपि पूर्ववदितरसङ्ख्यपळक्षणार्थम् । यष्टव्यमिति विधि-सिद्धिमुद्दिश्य, न वयं फलाविशेषसिद्धि विद्धः पूर्वैः कृतत्वात्परं कुर्मः इति बुद्धानुष्ठानामिति यावत्। अस्य चानुष्ठानस्य पापक्षयादेश्यक रवाभावऽपि तत्फलकरवं पूर्ववत् । अत्र तु फलाभिसन्धेरपि सरवकार्य तरवज्ञानापयागित्वेन सरवकारयत्वं, तान्मिश्चिततयाऽपि भगवद्भकेः सा रिवक्तविमत्याद्ययेन तदुक्तिः। ननु नवविधमक्तीनां प्रत्येकं नव नव भेदा इत्याचार्येरुक्तम् । तन्न सङ्गच्छते । भगवति कस्मार्पणक्रपदास्यः स्य परस्मिन् वा तद्पंणिमत्येवं सारिवकैकरूपःवप्रतीतेरिति चेन्न । गुण-कार्यत्वव्यपदेशस्तावत् फलामिसन्धिनिमित्तः। तद्विशेषंकार्यत्वोक्तिः रिप फलविद्येषोदेशकता। हिंसादिफलविशेषात्। तत्र अवणादिकः पा दास्यातिरिका भक्तियेथा हिसादिफलोदेशेनानुष्ठीयमाना तामसा-दिव्यपदेशं लभते। एवं हिंसाद्यर्था परमेइवरप्रीतिमुद्दिश्य कम्मीन ष्ठानक्रपं दास्यमपि तामसत्वादिभिव्यंपदिश्यते । नन्वेवमपि दास्यस्या ष्टावेव भेदाः स्युः। सारिवकीद्धितीयभेदासम्भवात्। न हि हिंसादिनत् परमेइवरप्रीति प्रति परमेइवरप्रीतेष्ठद्देश्यत्वं सम्भवति । उच्यते । द्विविधं तावत्परमेश्वरप्रीतेकदेश्यत्वम् । फलान्तराद्यर्थतया स्वद्भपेण च, तत्र द्वितीयपक्षावलम्बने ''परस्मिन् वा तद्र्षणम्'' इत्युक्तामिति सिद्धा दास्यस्यापि नव भेदाः। न च परमेश्वरप्रीतेः सुखदुःखाभावान्यतरस्वा भावेनापुरुषार्थत्वात् स्वरूपेणानुदेश्यत्वम् । "किमलभ्यं भगवाते प्रसन्ने श्रीनिकेतने"। इति पुरुषार्थपर्यवसायितयावगताया अस्या आधान इवाग्नीनां स्वक्रपेणोद्देश्यत्वसम्भवात् । यदा तु फलाभिसन्धिर्नकोऽः पि हृदि समुल्लसित परमेदवरेऽनुरागादेव तु अवणादौ प्रवृत्तिः, तदा नुष्ठीयमानश्रवणादीनि निर्गुणभक्तितया व्यवहियन्ते । यदाह— कपिलः-

> (१)मद्गुणश्रुतिमात्रेण मयि सर्वगुहाराये। मनोगतिरविञ्जिला यथा गङ्गाम्भसोऽम्बुधौ॥

<sup>(</sup>१) श्री, सा, स्क. ३ अ, २९ इली, ११-१२।

लक्षणं भक्तियोगस्य निर्गुणस्य ह्यदाहृतम् । अहेतुक्यव्यवहिता या भक्तिः पुरुषोत्तमे ॥ इति ।

मद्गुण=अनावृतपूर्णानन्द्रप्रत्वाद्यः। मात्रपद्व्यावर्षमाह । अहै.
तुकी=फलाभिसन्धिरहिता।पूर्वभक्तिष्विव न निर्गुणभक्त्याभगवनमूर्तिरफूर्यतिरिक्तसमीहितद्र्भनमस्तीत्याद्यायः। सर्वगुहाशये=सर्वान्तर्यामिणीति
यावत्। अविच्छिता=सन्तता।विषयतिरस्कारेण महुणमात्रभ्रवणात्थके
वल्रभगवद्गुरागान्मनसोगतिर्भगवद्विषयभ्रवणाद्यकनिष्ठतया भ्रवणाः
द्यनुष्ठानमिति या भक्तिः सा निर्गुणस्य भक्तियोगस्य लक्षणं स्वरूपः
मिति वाष्यार्थः। गुणकार्थफलाभिसन्धानाभावान्निर्गुणत्वामित्याद्ययः।
अत प्वामे कपिल उदाजहार।

(१)साळोक्यसाधिसामाध्यसारूप्येकस्यमध्युत । दीयमानं न गृह्यान्ति विना मत्सेवनं जनाः ॥ इति ।

अनेन केमुत्यन्यायेन सकलफलाभिसन्ध्यभावो द्योतितः। अतं एवोक्तं—

तथापि तत्परा राजन्न हि वाञ्छान्ति किञ्चन । इति ।

फलाभिसन्ध्यभावेऽपि श्रवणाद्यनुतिष्ठतां यथा मोक्षसिद्धिस्तथोः पंपादितमधस्तादि।ते नेह तन्यते । तत्सिद्धमेतःफलाभिसन्धिना क्रियः यमाणा सगुणा भगवदनुरागेणानुष्ठीयमानातु निर्गुणेति । अत प्रवेश्वमः मध्यमप्राक्ठताधिकारिनिरूपणं सङ्गदन्नते । कथम् ?

> (२)न कामकर्मवीजानां यस्य चेतसि सम्भवः। वासुदेवैकनिलयः स वे भागवतोत्तमः॥ (३)त्रिभुवनविभवदेतवेऽप्यकुण्ठ-स्मृतिराजिमात्मसुरादिभिर्विमृग्यात्। न चलति भगवत्पदार्गविन्दात् क्षणानिमिषार्थमपि स वैष्णवाग्न्यः॥ इति।

अस्यार्थश्च प्राग् व्याख्यातः, भगवद्पेक्षया सर्वस्य तुच्छत्वं स्मर् न यो न चळतीत्यर्थः इति चोक्तं श्रीवरस्वामिभिः। न चैवांविधस्य फछामि

<sup>(</sup> १ ) श्री. सा. इक. ३ ख. २९ इली. १३ ।

<sup>(</sup>२) श्री. सा. स्क. ११ अ. २ इली. ५०।

<sup>(</sup>३) श्री. सा. हक. ११ अ. २ इलो. ५३।

सन्धिना भगवद्भस्य जुडानं युडयते। तस्मादस्य निर्गुणभक्तावेवाः धिकारः।

(१)अर्जायामेव हरये पूजां यः श्रद्धयेहते । न तङ्कलेषु चान्येषु स भक्तः प्राकृतः स्मृतः ॥ इति ।

अस्य तु सगुणभक्तिषु तिस्रुष्विप अधिकारः । तत्र सास्विकभक्तिः । स्वयस्यतोऽमुष्य कालेनोत्तमावस्थाप्राप्तिभवतीत्याद्ययेन प्राक्रतोक्तिः । तदुक्तं श्रीधरसामिभिः ।

प्राकृतः अधुनेव प्रारब्धभक्तिर्भवतीत्याशयेन द्यानैः द्यानैरुत्तमो अवि

ध्यतीत्यर्थ इति।

(२) ईइवरे तद्धीनेषु बालिशेषु द्विषत्सु च । प्रेममैत्रीकृषेषिक्षा यः करोति स मध्यमः ॥ इति ।

अत्र यथाक्रमं ईश्वरादीनां प्रेमादिमिरन्वयः। अध्य तु तामस इ त्यादिवत्सत्यिप पुंचिशेष्यत्विनिर्देशे भक्तिमेदप्रतिपादकत्वेन नाधिकाः रिप्रतिपादकत्विमिति वाच्यम्। "अथ भागवतं वृत" इत्यधिकारिनिरूपण-स्यैव प्रक्रमात् । तामसादिवाक्येषु "भक्तियोगो बहुविध" इत्युपक्रमवदत्र भक्तिभेदप्रतिपादनोपक्रमाभावात् । तदेवमिषकारिभेदाम्नानात् तामसा-दिनिर्देशभेदास भक्तेरनेकप्रकारत्वे सिद्धे यद्धकेशांनद्वारा मुक्तिहेतुत्वेन वेदान्तविचारेण सह विकल्पाभिधानं तत्सात्त्विकर्भक्तिनिर्गुणभक्त्वामिः प्रायम् । राजसतामसभक्त्योः फलान्तरार्थत्वेन मुक्त्यनुपयोगात् । न स्व सात्त्विकिर्गुणभक्त्वोर्मुक्त्यर्थतया विकल्पप्रसङ्गः, अनुष्ठितसात्त्विकः भक्तेः पुंसो भगवदनुरागविषयविरागसमुत्पिसमनन्तरमेव निर्गुणभक्त्वनुष्ठानसम्भवात् । तथाहि ।

(३)तेषां स्रततयुक्तानां भजतां प्रीतिपूर्वकम् । ददामि बुद्धियोगं तं येन मामुपयान्ति ते ॥ इति ।

भगवता च भीतिपूर्वकं सततभक्तानुष्ठानं मुक्त्युपयोगितया निः हिष्टम्, एवंविधं च भक्त्यनुष्ठानं निर्गुणमिति कपिलेनोक्तमुक्तश्लोके। भगवत्मीतिश्च।

(४) इत्यच्युताङ्धि भजतोऽ जुवृत्या भक्तिविरिक्तर्भगवत्प्रबोधः।

<sup>(</sup>१) श्री. सा. स्क. १९ स. २ रली. ४७।

<sup>(</sup>२) श्री. मा. स्क. ११ अ. २ इली. ४६।

<sup>(</sup>३) श्री, गी. ब. १० रली, १०।

<sup>(</sup>४) श्री. मा. स्क. ११ अ. २ क्लो. ४३।

## नवविधमक्तीनामवान्तरभेदानिणयः।

भवन्ति वे भागवतस्य -

इति स्नास्वकभक्तिजन्यतयाऽवगतेति स्नास्वकभक्त्युत्तरकालमेव विशुणभक्त्यनुष्टानसम्भवान्नानयोर्विकर्तः । वह्नयाधानोत्तरकालानुः ष्टेयाः पवमानेष्टयः स्नत्यप्येकाथ्येऽग्न्याधये न विकर्ण्यन्ते । न च "भक्तिविर्राक्तभगवत्प्रबोध" इति फलभक्त्यनन्तरं भगवत्साक्षात्कारः सिद्धौ निर्शुणभक्त्यभुष्टानं व्यर्थमिति शङ्क्यम् । यथा "अश्नतः स्युस्तुष्टिः पुष्टिः श्चुद्पायोऽनुघासम्" । इति तरतमभावेन प्रतियुत्पाः दावगमात् । निरतिशयप्रीतेः प्राङ्निर्गुणभक्त्यनुष्टानसम्भवात्, निरतिः शायप्रीतिसमनन्तरं च भगवत्साक्षात्कारोद्यात , तत् सिद्धमेतत्सात्विः कनिर्गुणभक्त्योर्मुक्त्युपयोगितेति । नन्तयुक्तमेतत् ।

कामाद् द्वेषाद्धयात् स्नेहात् यद्या भक्त्येश्वरे मनः। आवेश्य तद्यं हित्वा बहुवस्तद्गति गताः। गोप्यः कामाद्धयात्कंसो द्वेषाचैद्यादयो नृपाः। सम्बन्धाद् वृष्णयः स्नेहाद् यूयं भक्त्या वयं विभोः॥

हित सक्त्येकत्वस्य विवक्षितत्वादिति चेत्। न। स्वामिसप्तद्याः कर्मसामान्यात्। [पू० मी० अ०३ पा० ७ आधि० १८] हित सत्यपि सप्तद्यक्षचेत्वयत्वे मुख्यकर्षभिप्रायेण यजेतत्येकवचनोपपाद्नवः त्यत्यपि भक्तिद्वयसमुख्यये साक्षात्साधनानिर्गुणभक्त्यभिप्रायेणे कवचनोपपत्तेः। सात्त्वकभक्तेभगवद्विषयानुरागजनकत्वेन व्यवधाः नात्। अत्र च कामाद्यो यद्यपि भक्तिवत्र विहिता प्रत्युत ''यस्तु नारायणं द्वेष्टि"इत्यादिना भगवित द्वेषो निषद्धः, कामोऽपि परपुठवविषयो निषद्धः, तथापि भगवद्विषया एते सन्ततमनुवर्त्तमाना मुक्त्युपयोगि सन्ततं भगवन्मूर्चः स्पूर्त्यपर्यप्यायध्यानं जनयन्तिति भक्तिसमकक्षतयोपदिश्यन्ते। उक्तनिषेधातिकमाज्ञातमपि दुरितं भगव्यस्पूर्त्येव विन्ध्यतीत्याश्येन तद्यं हित्वेत्युक्तं श्रीधरसामिभः। राजः सत्तामसमक्त्योस्तु सत्यपि भगवद्विषयत्वे सक्तव्योगादेव हिसादिः फल्लिखेर्यनुवृत्या भगवत्स्पूर्तिहेतुत्वाभावान्न मुक्त्युपयोगितेत्यलमः तिविद्वतरेण।

प्रहादोक्तनवप्रकारभजनप्रत्येकभेदान् बहुत् मात्रे श्रीकिपिळोऽब्रवीदिखिळन्नुद्धर्तुकामो भवात् । तेषां निर्णय एष वारिधिसुतानाये कृपावारियौ तोषं सम्प्रति सन्तनोतु सज्जलाम्भोदप्रभायुक्तनौ ॥ १॥ इति श्रीमत्स्वकलसामन्तचकच्युडामणिमरीचिमञ्जरीनीराजितचरणः कमलश्रीमन्महाराजप्रतापरुद्वननुजश्रीमन्महाराजमञ्जरसाहस्नुनः चतुरुदधिवलयवसुन्धराहृदयपुण्डरीकविकासादिनकरश्रीमः न्महाराजाधिराजश्रीवीरसिंहदेवोद्योजितश्रीहंसपण्डिता त्मजपरग्रुराममिश्रस्नुसकलविद्यापारावारपारीणश्रुः रीणजगहारिद्यमहागजपारीन्द्रविद्वज्ञनजीवातुः श्रीमन्मित्रमिश्रकृते वीरमित्रोदयाभिधनिः बन्धे भक्तिप्रकाशे नवविध्यभक्तीनामवाः नतरभेदनिर्णयः।

## अथ भजनीयनिर्णयः।

नवविधमक्त्रोइवरो अजनीय इत्युक्तं तत्र कोऽसी-ईइवरः। उच्यते। "यः सर्वज्ञः स सर्वविद्" "यो ब्रह्माणं विद्धाति पूर्वे यो वै वेदांश्च प्रहिणोति तस्मै"। "अर्वस्य वशी सर्वस्यशानः सर्वमिदं प्रशाहित"। पको दघार भुवनानि विद्वा" "अनश्रत्रन्योऽमिचाकशीति" इत्याः दिवाक्येषु पुरुषस्के विष्णुस्के रुद्रस्केष्वन्तर्यामित्राह्मणादी अष्टाः दशपुराणादिषु यो निरुष्यते यश्च शैवपुराणेषु शिवशब्देन व्यहियते वैष्णवेषु विष्णुराब्देन । तथा हि । श्रीसदाशिवस्य तावत पश्नां पतथ वृक्षाणां पतय महता पतय इति विश्वाधिको रुद्र इति रुद्राध्याये सर्वाधिकत्वमुक्तम्। तथा इवेताइवतरोपनिषदि "एक एव रुद्रो न ब्रितीयाय तस्थुर्य इमाळूँ छोकानी शत इशनीमिः" इति । तथा तत्रेव "तमीइवराणां परमं महेइवरं तं देवानां परमं च दैवतम् । पतिं पतीनां परमं परस्ताद्विदाम देवं भुवनेशमिड्यम्"। न तस्य कश्चित्पतिराहित लोके न चेशिता नैव च तस्य लिङ्गम्। सकारणं करणाचिपाधियो न चास्य कश्चिज्ञनिता न चाधिपः" इति । "विश्वस्मादिन्द्र इति । विश्व-स्मादिन्द्र उत्तर इत्येवमादीनां तु कम्मीङ्गस्मारकारणां (करणाध) स्वार्थे तात्परयीभावाद्देवताधिकरणन्यायेनार्थसिद्धिर्वाच्या। न च सा युज्यते, अनन्यपरोक्तवेदान्तविरोधात् इन्द्रस्य कर्मजन्यत्वश्चतेश्च । पवश्च कृतकत्वालिङ्गकानित्यत्वानुगृहीतया "तद्यथेह कर्मवितो लोकः क्षीयते एवमेवामुत्र पुण्याचितो लोकः श्रीयते" इति जन्यत्वश्चतेश्च। पवञ्च कृतकःविळिङ्गकानित्यत्वानुमानानुगृहीतया "तद्यथेह कम्भीजित" हति श्रुत्या विरोधाद "अक्षस्यं ह वै चातुर्मास्ययाजिनः सुकृतं भवति" शति श्रातिर्यथा यावःत्रळयं सुक्रतास्तित्वप्रातिपाद्नपराऽऽश्रीयते तथोः

क्षश्रुतिविरोधात् "विद्वस्मा" इत्यादिश्रुतिः सङ्कुषितेद्वर्ये प्रतिपाः दयति । नतु निरङ्काम् ।

> ब्रह्मादयोऽपि लोकानां सर्गस्थित्यन्तहेतवः । निब्रहानुत्रहं प्राप्ताः शिवस्य वशवर्त्तिनः॥ शिवः पुनर्न कस्यापि निब्नहानुत्रहास्पदम्।

ह्शानः सर्वविद्यानां स एवादिगुरुर्वुचाः । इति पुराणवाक्यैरपि सदाशिवस्य सर्वेश्वरत्वं निर्णीयते । लिजनुराणेऽपि शिववाक्यम्—

> त्रिधा मिन्नोऽस्म्यहं विश्णो ! ब्रह्मविष्णुभवारुयया । सर्गरक्षालयगुणैर्निष्कलः परमेश्वरः ॥ इति ।

कोंमें-

ईइवरगीतास्वीइवरः।

अहं वै सर्वसंसारान्मोचको योगिनामिह। संसारहेत्रेवाहं सर्वसंसारवर्जितः॥ अहमेव हि संसर्त्तुः स्रष्टाहं परिपालकः। मायावी मामिका राक्तिमीया लोकविमोहिनी॥ इति।

जगन्जन्मादिकारणत्वक्षपं ब्रह्मलक्षणं श्रीशङ्करस्योक्तम् । शतः शः शिवस्य परमेश्वरत्वप्रतिपादकानि वाक्यान्युपनिषत्सु तदुपवृंदणपुः राणेषु च दश्यन्ते । न चैषां मोहशास्त्रत्वं युक्तमाश्रयितुम् । अध्ययनः विध्युपात्तापौरुषेयोपनिषत्सु तदेकार्थत्वेन तन्मूलेषु "श्रावयेचतुरो वर्णान्' इति विध्युपात्तेषु शिष्टजनपरिगृहीतेषु पुराणेषु च तदयोगात् ।

पेषमोऽहं स्जाम्याशु यो जनानमोहयिष्यति।
त्वश्च रुद्र महाबाहो मोहशास्त्राणि कारय॥
आतथ्यानि वितथ्यानि दर्शयस्व महाभुज।
प्रकाशं कुरु चात्मानमप्रकाशं च मां कुरु॥

इत्यादीनि वाक्यानि नोपनिषद्विषयाणि। अपौरुषेयत्वेन तासां करणायोगात्। तदेकार्थानां च पुराणानां तन्मूलत्वेन तथ्यादिकपत्वा योगात् न तद्विषयाणि, किं तद्येसज्जनपरिगृद्दीतकापालिकपाशुपताद्य-सञ्छास्त्रविषयाणिति। न च तत्र तत्र शिवादिशादैः श्रीनारायण प्वोच्यते विष्णुसहस्रनामस्त्रोत्रान्तर्गतानां तेषां तत्र्वतिपादकत्वद र्श्वनादिति वाच्यम्। उपक्रमोक्तं "अव्यक्तात्पुरुषः परः" इत्यत्र परत्वेन यः श्रीनारायणः प्रतिपादितः, अस्याञ्चोपनिषदि तस्वं नारायणः पर इत्युक्तः। तमेव तस्य प्रकृतिलीनस्य यः परः स महेदवर इति परत्वे-नानु च महे श्वराभेदः प्रतिपाद्यते शिवमच्युतिमिति शिवाभेदेन नारायणोः पासनां विधातुमिति युक्तम् । यथा "विश्वं नारायणम्" इति सकलविः इवामेदेन नारायणोपासनं विधातुं विद्वमेवेदं पुरुषस्तद्विद्वमुपजीवः तित्युक्तम् । नहात्र विद्वदाब्देन प्रत्यक्षवस्तुमात्रनिर्देशः । इदमित्यवि-शेषोपादानात्। यञ्च किञ्चिज्ञगत्सर्वमिति वाक्यशेषाञ्च। यो वै वा ब लोके पतेषां पुरुषाणां कत्तां यस्य व तत्कर्मत्यत्र कम्मश्चन्दवत्। सत्य-पि श्रीसदाशिवस्यापि शास्त्रान्तरेस्तुरीयत्वप्रतिपादनेऽत्र नारायणस्यैव पुनः पुनरभ्यासात् तस्येव तुरीयत्वेन प्रतिपादनमाश्चित्योपासनं विधीः यत इति युक्तम् । एवं यत् किञ्चिज्ञगद्तिवादिना सर्वात्मत्वेन प्रतिपादः विष्यमाण एव, अणोरणीयान्सहतो महीयानाःमेति सर्वाध्यःवनोक्तस्य तः मिति सर्वनामनिर्देशपूर्वकमीशाभेदः प्रतिपाद्यते। सामानाधिकरण्यात् अभेदोपासनं विधातुम् । ईश्वामित्यस्य सत्यपि ब्रितीयान्तत्वेऽव्यवाहत-पर्यतिनान्वयेन व्यवहितापासनयाऽनन्वयात् । पर्यतेश्च ज्ञानमर्था नोपासनम् । अतोऽयं मन्त्रो विधास्यमानोपासनायाः सद्वारकफलनिः र्द्शः। एवं "यो देवानां प्रथमं पुरस्ताद्विश्वाधिको रुद्रो महार्षः" इति-मन्त्रे रुद्रशब्दो रुद्रवेदिकशब्दस्तत्प्रतिपाद्य इत्येवं तावत् पूर्वाचार्थे. व्यांक्यातः। कढार्थम्रहणेऽपि प्रथमान्तत्वेन न कल्पयिष्यमाणभावनयाः न्वेति कारकाणां कियान्वयात् 'क नो देवः शुभया स्मृत्या संयुनक्त इति संनिहितेनान्वयाच्य । महर्षिशब्दस्य च पुराणेषु "धर्मस्य दश्चर्डाहर तुर्यजनिष्ट मृत्यी नारायणी नर ऋषिप्रवरः प्रशान्तः" इत्येवं श्रीनाराः यण एव शिंखः सामानाधिकरण्येनाभेद एव प्रतिपाद्यते, इत्यपि चक्तुं शक्यं पूर्ववत् , न च पुनः पुनरभेदाभिधानवैयर्थ्यम् । तस्वमसीति नघ कृत्वःपाठवद्भेदपाखण्डनिरासकत्वात्। एवं चोपक्रमोपसंहारिछङ्गेरुदाः हतवाक्यानामुमापतिप्रतिपादकत्वद्र्यानात्। न हि तत्र रमापतिप्रतिः पादने किञ्चिलिङ्गमस्ति । स्त्रोत्रान्तर्गतानामेव तादशशब्दानां तत्प्रतिः पादकत्वं न सर्वत्र । अत एव विद्वादिशब्दानां स्त्रोत्रान्तर्गतानां तत्त्र-तिपादकत्वेऽपि विकावादिशन्दवत्पापक्षयोद्देशेन. सर्वदा न तत्प्रयोगः शिष्टानां रहयते। तत् सिद्धं श्रीसदाशियः परमेदवर इति तत्र श्रूयत इति । तथा श्रीनारायणस्यापि परमेदवग्रवं तत्र तत्रोपनिषत्सु मन्त्राः र्थवादेषु पुराणेषु चोमापतेरिव श्र्यते-

## यजनीयनिर्णयः।

लहस्रशीर्षे देवं विश्वाक्षं विश्वज्ञम्भुवम् । विद्वं नारायणं देवमक्षरं परमं प्रसुम् ॥ विश्वतः (१)परमं नित्यं विद्वं नारायणं हरिम्। विद्वमेवेदं पुरुषस्तद्धिरवमुपजीवति ॥ पति विश्वस्यात्मेदवरं शादवतं शिवमच्युतम्। नारायणं महान्नेयं चिर्वात्मानं परायणम् ॥ नारायणपरा ज्योतिरात्मा नारायणः परः॥ नारायणपरं ब्रह्म तस्वं नारायणः परः। नारायणपरो ध्याता ध्यानं नारायणः परः ॥ यच्च किञ्चिज्ञगत्सर्वे दृद्यते श्रूयतेऽपि वा। अन्तर्विद्धिय तत्सर्वे ब्याप्य नारायणः स्थितः॥ अनन्तमध्ययं कवि समुद्रेऽन्तं विश्वशाम्भुवम् । पद्मकोश्रप्रतीकाशं हृद्यं चाष्यधामुखम् ॥ अधोनिष्ठ्यावितस्यान्ते नाम्यामुपरि तिष्ठति । हृदयं तिहुजानीयाहिद्वस्यायतनं महत्॥ सन्ततं शिराभिस्तु लम्बत्याकोशसिभम् । तस्यान्ते खुषिरं खुक्मं तहिमन्सर्वे प्रतिष्ठितम् ॥ तस्य मध्ये महानशिविद्याचिविद्यतोमुखः। सोऽप्रभुग्विभजन् तिष्ठनाहारमजरः कविः॥ तिर्थगूर्ध्वमधःशायी रदमयस्तस्य संतताः। सन्तापयति स्वंदेहमापादतलमस्तकमः। तस्य अध्ये बह्विशिखाणीयोध्वी व्यवस्थिता ॥ नीळतोयद्मध्यस्था डिशुव्लेखेव भास्वरा। नीवारशुकदत्तन्वी पीतामा स्यात्तकपमा॥ तस्याः शिखाया मध्ये तु परमात्मा व्यवस्थितः । स ब्रह्मा स शिवः सेन्द्रः साऽक्षरः परमः स्वराट् ॥ इति ।

अत्र सहस्रशीर्षं देविमत्यादीनामनन्तमन्ययं कवि समुद्देऽन्तं विदवः शम्भुविमत्यानां द्वितीयान्तपदानामन्तर्यामिपरमात्मविशेषणता वृह्दः दारण्यके श्रीमद्भाष्यकारादिभिक्का । य ईका ईश्वरः नारायणाक्य इति भाष्यम् ।

प्तमेव समुहिद्य मन्त्रो नारायणात्मकः । वेदविद्धिमहाप्राह्मैः पुरुषेविनियुज्यते ॥

<sup>(</sup> १ ) परमानित्यामिति मुदितोपनिषदि पाठः ।

इति वार्तिकम् । अत्रानन्दिगिरियम् सहस्रशीर्षं देवं विद्वशम्भवः मित्यादिमन्त्रो वेदार्थविद्धिरन्तर्यामिणमुद्धिय विनियुक्तोऽतः स वैदिक इत्यर्थ इति । अस्मिश्च प्रकरणे "अणोरणीयान्महतो महीयान् आत्मा गुहायां निहितोऽस्य जन्तोः । तमक्रतुं प्रथित वीतशोको धातुः प्रसाः दान्महिमानमीशम्" इति मन्त्रे गुहायां निहित=इत्यन्तर्यामिनिहेंशः, ईशमिति प्रमात्मोच्यते । प्रवञ्च सहस्रशीर्षत्वादिगुणविशिष्टोऽन्तर्यामी श्चयन्त्रेवेषु प्रतिपाद्यते इत्युक्तं भवति । ज्ञानस्य च ध्यानमन्तरेषासम्भवाः द्वयवस्तुष्यानम्, "इहरं विपापं परवेद्यमभूतं यत्युण्डरिक्तं पुरमध्यसं स्थम्। तत्राणि दहरं गगनं विशोकस्तिसम् यदःतस्तद्वपासित्यम्" इति मन्त्रेणोक्तम् । दहरं गगनं विशोकस्तिसम् यदःतस्तद्वपासित्यम्" इति मन्त्रेणोक्तम् । दहरं गगनं विशोकस्तिसम् यदःतस्तद्वपासित्यम्" इति मन्त्रेणोक्तम् । दहरं गगनं विशोकस्तिसम् यदःतस्तद्वपासित्यम् "मार्थां तु प्रकृति विद्यान्मायनं तु महेद्वरम्"इति श्वत्युक्तमायाश्वलेद्वरं प्रवित्यद्वरः । अत्यवानन्तरश्रतिः ।

यो बदादो स्वरः प्रोक्तो बदान्ते च प्रतिष्ठितः। तस्य प्रकृतिलीनस्य यः परः स महेद्दरः॥ इति।

स्तरः=प्रणवः। एवं सति मायाशवलमेव चेतन्यं सस्वोपाधिना रमाः
पतिशब्दाभिष्यं द्वेयस्वेन ध्येयस्वेन चास्यामुपनिषदि (२)निहिंद्यते। अत
एव विद्यारण्यः सहस्रशीषमिति पूर्वोद्धं उक्तावराट्कपदेहावास्थतमहेः
इवरस्य निजस्वक्तपम्, उत्तराद्धंन विद्यं नारायणमित्यनेनोडयत इत्युः
कृत्वान्ते तस्याः शाखाया मध्ये, इत्यत्र सहस्रशीषमित्यादिवाक्यपतिः
पाद्यं तस्वं "पद्मकोशप्र निकाश"मित्यादिप्रकारेणोपासीनेति तात्पर्यार्थं
इत्युक्तम् । नचाभिष्यनकोशालोकप्रसिद्धभ्यां महेदवरत्वस्य शिवासाः
धारणत्वादुवापतेरेवात्रोपासनं विधीयते न रमापतेरिति वाच्यम् । शिवासाधारणत्वासिद्धः । आनुशासनिके हि गिरिजापतिरीरितधानमुः
नीन् प्रति । "परमात्मा हृषीकेशः सर्वव्यापी महेदवरः" । इति

किञ्च । महेरवरराब्दस्य प्रोक्षणीराब्दवद्योगेनैव प्रवृत्युपपत्ते कुर्विकरपने प्रमाणाभावः । अभिधानकोरालोकप्रसिद्धोः पङ्कजराब्दवस्प्रयोगबाहुल्याद्व्युपपत्तेः । योगिकस्यापि पङ्कजराब्दस्य प्रयोगबाहुल्यात् पन्नवान्त्रियाद्वाः । योगिकस्यापि पङ्कजराब्दस्य प्रयोगबाहुल्यात् पन्नवान्त्रियाद्वाः । विवरणाचार्याः । पन्नत्वस्येवोमापितित्वस्य लक्षणयोपिस्थित्युपपत्तौ किविकल्पने गौरवात् , अनन्यलभ्यः राब्दार्थं हिति स्यायात् । अत एव गीताभाष्ये वैष्णव्यां मायायां प्रमाणत्वेन "मायां

<sup>(</sup>१) उ॰ मी । छ० १ पा० ३ अधि० ५ सू० १४

<sup>(</sup>२) नारायणोपनिषदीत्यर्थः ।

तु प्रकृति विद्यात्" इति श्रुतिरुद्।हृता । महेर्वरशब्दस्योमापतौ रूटः त्वे रौद्र्यामेव मायायामस्य वाक्यस्य प्रामाण्यम् न तु वैष्णव्यामिति नेद मुदाहियेत । किञ्च अस्यां श्रुतौ विद्यादित्यस्यानुषङ्गान्मायोपहितस्य महेरवरशब्दव्यवहार्यात्वं क्षेयत्वेन प्रतिपाद्यते । मायोपहितत्वश्च हरिः हरयोरिवशिष्टं इवेताइवतरोपनिषिद् "य एकी जालवानीश' इत्यत्र मायिवाचकजाळवच्छच्देनोमापतेरन्तर्यामित्वस्य प्रतिपादनात् । नृतिः हतापनीये च 'भाया वा एवा नार्रासही स्वामेदं स्जात सर्वामेदं रक्षाति सर्वमिदं संहरति'' इति मायायाः वैष्णवीत्वोक्तेः। ह्यपा गुणमयी मम माया दुरत्यया" इति गीतोकेश्च। विचित्रा महती शिवस्य विष्णोः परा मोहकर्त्री तु माया" इति ब्रह्मवैवर्त्ते उभयसम्बन्धित्वव्यपदेशाच । न च रमोप्रारमणयोद्धे माये स्तः। एकां गां दक्षिणां दद्यादितिवत् "अजामेकाम्" इत्यत्राजानुवादेनैकत्वविधानाः त्। तस्मान्महेरवरशब्दप्रवृत्तिनिमित्तस्य मायित्वस्योभयोरविशेषातिस-द्धमुभयोर्भहेश्वरत्वम्। एवञ्च "महेश्वरह्यम्बक ५व नापर" इति लोकः प्रसिद्धादिव शात् महेरवर शब्द स्य लोके नीलकण्ठे कढत्वेऽपि त्रिवदाः दिशब्दवब्छुती परमात्ममात्रपरत्वम्। यदि चात्र महेदधरशब्दबलात् त्रिलोचनोपासनाविधिराश्रियेत तदा तस्य लोकप्रसिद्धित एव चि-वात्मत्वसिद्धेः ''स शिवः'' इति व्यर्थे स्यात् । कैवल्योपीनपदि तु उमासहायपरमेश्वरध्यानफलभूतब्रह्मावातिसमस्तलाक्षि तमसः परः स्तादिति निर्दिश्य पिटतम्। "ख ब्रह्मा स शिवः" इत्यादि । तत्र तमसः परं सर्वसाक्षिचिन्मात्रं तच्छुब्देनोहिश्य सर्वात्मत्वप्रतिपादनं युक्तम्। "तमसः परस्तात्" इत्येतान्ति पूर्वाचार्यव्याच्यातम्, आवरणावक्षेप्राः किरपाया अविद्याया परस्तात् अविद्याशून्यमित्यर्थ इति । युक्तश्चेतत् । ध्यानस्य परममुक्तिसाधनत्वे महाफलस्वात् । यदि च प्राणशरीर इतिवद् भूतयोनिपदं बहुवीद्याश्रयणेन यौगिकं स्यात् तर्हि सन्निः हितमुमापतिमाश्रेयत्, नचैवं, पष्ठीतत्पुरुषत्वात् । दृष्ट्य "यत्तद्देः श्यमप्राह्मभ्'इत्युपक्रम्य पाउतस्य भृतयोनिपद्स्य निर्विशेषब्रह्मपरत्वम् "अहइयस्वादिगुणकोधम्मोंकेः"इति न्यायात(१) । दहरविद्यात्वेनाः चिरादिमार्गोपसंहारवत् निविंशेषब्रह्मप्राप्तरवीक् ताहराविष्रह्वद्रह्म प्राप्युपसंहाराम ध्येयप्राप्यमेदकतः कश्चिद्विरोधः । न च "स ब्रह्मा स शिवः" इत्यादिश्रुतिसाम्यात् केवल्योपनिषद्वद्वियम्युपनिः षदुमापत्युपासनं विधत्ते इति शङ्काम् । सत्यपि किञ्चित्साम्ये 'सहस्र-

<sup>(</sup>१) ड० मी० अ० १ पा० २ अधि० ६ सु० २१

शीर्षम् "उमासहायम्" इत्युपक्रमभेदाद्भ्युदितेष्टिन्यायेन विद्याभेद्स्यैव युक्तत्वात् । उमापत्युपासनविधिपरत्वे शहस्त्रशीर्षामित्वाद्यनेकद्विती-यान्तराष्ट्रवैयथ्यांच्च । अथोपासनिक्रयान्वयामावेऽपि "ताद्वरवसुपर्जीः वति" इति विद्वकर्तृकोपजीवनाक्रयान्वयात्र वैयर्थमिति चेत्। न। उपास्यसमर्पकत्वेन विधिश्वे सम्मवति उपजीवतिक्रियान्वयाश्रयणे नार्थवादत्वाश्रयणस्यान्याय्यत्वात् । किञ्च परमत्वादेरर्थस्य पुनकाक्तिः ध्वेयत्वाम दोषायत्युकं पूर्वाचार्यः। तद्विश्वमुपजीवतीति कियाः सम्बन्धे तु पुनरुक्तिव्यर्था स्यात् । किञ्च पुरुषस्ति द्विश्वमुपजीवतीति-कत्री पुरुषेणाव्यवद्दितेन विद्वेन कर्मणोपजीवतिकियालस्वन्धेन व्यवहितक में सरवन्धो न्याय्यः, अत एव पूर्वाचार यें यदि इं विश्वमिदाः नीमज्ञानहरूचा दश्यते, तत्सर्वे वस्तुतः परमात्मैव, स च परमात्मा विइवमुपजीवति, स्वस्य व्यवदारार्थमुपजीववीत्युक्तमः। युक्तं चैतत्। विद्वं नारायणामिति सामानाधिकरण्येन जडहपताप्रसकौ तिश्रराकः रणस्य न्यारयत्वात् । सर्वद्वितीयान्तानामुपजीवातिकियासस्यन्धे प्रथ-मचरममन्त्रपरित्यागेन मध्ये, उपजीवातिकियापाठस्य निस्तात्पर्यत्वात्। तस्माद् द्वितीयान्तानामुपास्यदेवतासमर्पकत्वमेव युक्तम्। न चैवमपि द्वितीयान्तपद्मध्ये प्रथमान्तपद्युक्तयोनीरायणपरं ब्रह्मत्यादिमन्त्रयोः पाठो व्यर्थ इति वाच्यम्। उपासनाया विषययायार्थ्यनियमाभावेन विषयासिद्धिशङ्कायां तत्सिद्धै प्रथमान्तपाठात्। यध्योक्तिस्त्वर्थवादः त्वस्रमानिवृत्यर्था, अन्ते हि पाठेऽर्थवादत्वबुद्धिः स्यातः, अज्ञातोपास्य समर्पणावसरपिठतयोस्तु तत्साहचर्यात् प्रयाजान्त्रत्यभिक्रमणस्याङ्गत्वः मिवाज्ञातार्थपरत्वं सिष्यतीति तत्र पाठः। नन्वेवमपि "तदुपासितः व्यम्" इत्यनेन विहितसुपासनमन् सहस्रशीर्षत्वाद्यनेकगुणविधाने वाक्यभेदः स्यादिति चेत्। "विष्णवे शिपिविष्टाय" शतिवःसामानाः धिकरण्येन विशिष्टककारकाविधानात्। तत्सिखोपास्यस्य दहरं विपा-पिमिति मन्त्रे गंगनशब्देनानुवादः, उपाखनामात्रं तु विधीयते । अत एव महेद्दवरशाब्दोदितोमापते हपास्यस्योत्पत्तिशिष्टत्वेन सहस्रशीर्षेत्यादिः नोपास्यसमर्पणं न सम्भवतीति, अपास्तम् । पशुःवस्य सत्यप्युत्पानि शिष्टत्वेऽज्ञत्वादिविद्येषाश्रयण इव गगनशब्दोक्तमायाशबलस्य नारा-यणक्रपविशेषक्रेणोपासने बाधकामावाच्य । महेर्वरशब्दस्य मन्त्राः न्तरे पाडाडच । तद्यौगिकत्वादेठकत्वाडच । वस्तुतस्तु "य पवं विद्वानमावास्यां यजते" "य पवं विद्वान् पूर्णमासीं यजते" इति सत्यपि प्रत्यक्षयजिश्रवणे 'यदाश्चेयोऽष्टाकपाल'' इत्यना

नेकगुणश्रवणाद् द्रव्यदेवतासम्बन्धकिष्णतिविशिष्ट्यागिविधानमाश्चित्य यथा तस्यानुवादत्वमाश्चीयते । एवं ''सहस्रशीर्षमित्यादिस्नन्तमः व्ययं किं समुद्रेन्तं विश्वश्चभ्युवमित्यन्तानां" पद्मकोश्चप्रतिकाशमित्याः दिना समाभिव्याहारात् तस्याः शिखाया मध्ये परमात्माव्यविश्यतः । स ब्रह्मा स शिव इत्यादेरन्ते श्चवणाद् द्रव्यदेवतावच्चोपास्यहृद्ययोष्ठः पास्नाकपिकयासंबान्धित्वात् तत्सम्बन्धकिष्णतमनेकगुणविशिष्टमुपाः सनमत्र विधीयत इत्यवद्यं वक्तव्यम् । शिखामध्यस्थत्वस्य ब्रह्मादिः विभृतिमस्वस्य प्राप्तत्वेन "दहरं विपापम्" इति मन्त्रसिद्धोपासनाः गुवादेन विधाने वाक्यमेदस्य वज्जलेपायितत्वात् । अत एव दीपिकायां तस्याः शिखाया इति मन्त्रे उक्तप्रकारेण घ्यायदिति तात्पर्यार्थ इत्यु-क्तमा'वहरं विपापम्" इतिमन्त्रे च उपासनमुच्यत इत्येवोक्तं न तु विधीः यत इति। उच्चितं चैतत् । आधाराग्निहोत्राधिकरणादिन्यायेन मावनाया विधिसम्बन्धस्य स्थितत्वात् । धात्वर्थादीनां तद्वारेण तत्सम्बन्धात् । कृदन्तेषु भावनानभिधानात्।

यथाहुः— धात्वर्धकारकैरेव गुणभूतोऽवगम्यते । भावनात्मा कदन्तेषु तस्मान्नेवाभिधीयते ॥ इति ।

श्चेयः साधनाविधिपक्षेऽपि कटस्त्वया कर्त्तव्या प्रामी गन्तव्य इत्या-विषु कर्मपरेषु न विधिराञ्जहयेन सम्भवतीत्युकं द्वितीयवर्णके। अ न्योपसर्जनस्यान्येनानन्वयात्। "स्वाध्यायोऽध्येतव्य" इत्यादी तु अपू-र्वत्वेनागत्या तदाश्रयणम् । तस्मान्नारायणीयसमाख्योपनिषद्यस्यां सदः स्त्र शीर्षिमित्यादिनाऽनेकगुणविशिष्टनारायणकर्मिका,निहितोऽस्य जन्तोः रिति षष्ठ्यन्तजन्तु शब्दोपस्थितजन्तु सम्बन्धिहृद्यपस्कोशाधिकरणि-कोपासना विधीयत इति सिद्धं तस्यैवोत्पित्तिशिष्टश्वम्। एवं स्रति सर्वे वाद्दा आञ्जस्येनोपपयन्ते । इतरथा ध्यायोदिति काल्पतक्रियान्वयासिः ध्यर्थे प्रथमान्तौ महेरवररुद्रशब्दौ द्वितीयान्तत्वेन विपरिणमयितव्यौ स्याताम्।यसऋतं सत्यं परं ब्रह्म पुरुषं कृष्णपिङ्गलमितिवचनं तस्यानुः वाकान्तरे अवणात्रमस्काराख्यिकयान्तरान्वयात्पद्मकोदोत्यादिनाऽसमः मिन्याहराच्य नोपासनाश्रय इति न तेनापि विरोधः। शिवपदस्य सः त्यपि द्वितीयान्तत्वे तद्नुवाकपाठे च नारायणपदस्यासकुच्छुतत्वेनाः म्यासे भूयस्त्वमर्थस्य भवतीति न्यायेन प्राधान्यात् नारायणस्यैव शिवाभेदेनोपासनं सामानाधिकरण्यात्। एवञ्च महेश्वरेशस्त्रशब्दानां इंदरवाङ्गीकारेऽपि न बाधकम्। तथा हि।

विराट् हिरण्यगर्भश्च कारणं चेत्युपाधयः। ईशस्य यक्तिभिद्दींनं तुरीयं तत्पदं विदुः। नारायणे तुरीयाख्ये भगवच्छव्दश्चित्ते। नारायणः परो व्यक्तात्—

इत्याचुपबृंहणात्सेऽध्वनः पारमाप्नोति तद्विष्णोः परमं पदः

मित्युपक्रमास महतः परमव्यक्तमित्युपलंहरणार्थत्वात् । तस्माः
द्विश्वमेवेदं पुरुष इत्यत्र विश्वामेदोक्तिवत् महेश्वरादिश्वः द्युतवाक्येषु
विष्णुशिवयारभेदः प्रतिपाद्यते । अयं तु विश्वामेदाच् छिवामेदस्य
विशेषः । विश्वं किष्णतं तस्य वास्तवं स्वरूपं नारायणः, अधिष्ठानः
वात् । भुजङ्गस्येव रज्जुः । सोऽयं विश्वामेदः । नैवं शिवामेदः, किन्तु
जीवेश्वरयोरिष, यथेव द्येकस्यैवात्मन उपाधिमेदाद्, जीवेश्वरसेदः ।
पवमेकस्येव मायाश्वरुस्य परमात्मनस्तत्तद्गुणोपाधिकः शिवविष्णुः
भेद इति न तयोशिश्वरत्वे किश्चद्विशेषः । तथा च मैत्रायणीयोपनिषच्छुतिः ।
"अथ यो ह खलु वावास्य राजसोंऽशः, असी च ब्रह्मचारिणो योऽयं छदः,
अथ यो ह खलु वावास्य राजसोंऽशः, असी च ब्रह्मचारिणो योऽयं
ब्रह्मा, अथ यो ह खलु वावास्य सात्त्विकोंऽशः असी च ब्रह्मचारिणो योऽयं
ब्रह्मा, अथ यो ह खलु वावास्य सात्त्विकोंऽशः असी च ब्रह्मचारिणो योऽयं
ब्रह्मा, अथ यो ह खलु वावास्य सात्त्विकोंऽशः असी च ब्रह्मचारिणो योऽयं
ब्रह्मा, अथ यो ह खलु वावास्य सात्त्विकोंऽशः असी च ब्रह्मचारिणो योऽयं
ब्रह्मा, अथ यो ह खलु वावास्य सात्त्विकोंऽशः असी च ब्रह्मचारिणो योऽयं
ब्रह्मा, अथ यो ह खलु वावास्य सात्त्विकोंऽशः असी च ब्रह्मचारिणो योऽयं
विष्णुः, स्र वा एष एकः त्रिधामृतः" इति । अत एवोपबृंहणमणि उमयोः
सर्वोत्कर्षमिविशेषण वर्णयति । शिवोत्कर्षस्तावद् ब्रह्मादयो हि स्रोकानां
सर्वे त्यादिङकमधस्तात्। श्रीनारायणोत्कर्षोऽपि महासारते मोक्षधस्मेषु ।

सब्रह्मकाः सरुद्राश्च सन्द्रा देवाः महर्षिभिः । अर्चयन्ति सुरश्चेष्ठं देवं नारायणं हरिम् ॥ इति ॥ न हि विष्णुः प्रणमति कस्मैचिद्धिबुधाय च । षाजुशासनिके श्रीशङ्करवचनम् । अहञ्चैव नमस्यामि निस्थमेव जगत्पतिम् ॥ इति ।

नारायणीयेपि न हि विष्णुः पुरा नमतीति। तथा किमकं दैवतं छोके इतिप्रइने—

जगत्त्रभुं देवदेवमनन्तं पुरुषोत्तमम् ॥ इति । हरियंथैकः पुरुषोत्तमः स्मृतो महेश्वरस्त्रयस्वक एव नापरः। इत्याचा लोकप्रसिद्धिश्चाविशिष्टा ।

नद्यनीइवरस्य पुरुषोत्तमत्वं पुरुषेध्वनुत्तमस्य च महेश्वरस्वम्। तथा एक एव रुद्रो न द्वितीयोऽवतस्य इति वत् "एको दचार भुव नानि विश्वा" इति वैदिकी प्रसिद्धिः। न चैवं परस्परविरोधः।

त्रिधाभिन्नोऽस्म्यहं विष्णो ! ब्रह्मविष्णुभवाख्यया ।

## भजनीयनिर्णयः।

एकमेव विजानीध्वं ततो यास्यथ निर्वृतिम् ॥ न विशेषोऽस्ति रुद्रस्य विष्णोश्चामरस्यम । रुद्रो नारायणश्चेति सस्वमकं द्विधा कृतम् ।

इत्येवं क्रमेण लिङ्कपुराणकूर्मपुराणहरिवंशमोक्षधम्मादिपर्यालोः चनयाऽभेदस्येव वस्तुतोऽभिषेतत्वात्। सत्त्वमेकमित्यत्र सत्त्वशब्देन स्वाश्रयाव्यामोहकमायाभिषेता। व्रिधाक्रतमिति गुणकृतो भेदोऽभिः येतः। तथा—

वाराहेऽषि,

या श्रीः सा गिरिजा प्रोक्ता यो हरिः स त्रिलोचनः।
पवं सर्वेषु शास्त्रेषु पुराणेषु च शस्यते॥
यो विष्णुः स स्वयं ब्रह्मा यो ब्रह्मा सोऽहमेव च ।
वेदत्रयेऽपि यन्नेऽस्मिन् पण्डितेष्वेष निर्णयः॥
अहं यत्र शिवस्तत्र शिवो। यत्र वसुन्धरे।
तत्राहमपि तिष्ठामि आवयोनीन्तरं क्राचित्॥ इति।

बृहजारदीयेऽपि—

ये शिवे परमेशाने विष्णों च परमात्मिन ।
समबुध्या प्रवर्त्तने ते वे भागवतोत्तमाः ॥
हिंदि हरं विधातारं यः पर्यदेकक्षिणम् ।
स याति परमानन्दं शास्त्राणामेष निर्णयः ॥
कद्रो वे विष्णुक्षेण पाळयत्यिखळं जगत् ।
ब्रह्मक्षेण स्जति तद्देयेव स्वयं हिरिः ॥ हिते ।

स्कन्दपुराणेऽपि-

यथा शिवस्तथा विष्णुर्यथाविष्णुस्तथा उमा ।
उमा यथा तथा गङ्गा चतुरूपेण भिद्यते ॥ इति ।
ईश्वरगीतासु पार्वती प्रति वचनम् ।
ये त्विमं विष्णुमन्यक्तं मां वा देवं महेश्वरम् ॥
एकीभावेन पश्यन्ति न तेषां पुनरुद्भवः ।
तस्मादनादिनिधनं विष्णुमात्मानमन्ययम् ।
मामेव सम्प्रपश्यकं पुजयध्वं तथैव हि ॥ इति ।

शिवाय विष्णुक्षपाय विष्णवे शिवक्षिणे ॥ इति आनुशासनिकस्थसहस्रतामभाष्ये श्रीमद्भाष्यकारैहर्राहतं पौरा-णवचनम् । सृष्टिब्धित्यन्तकरणाद् ब्रह्मविष्णुशिवात्मिकाम् । स्र संज्ञां याति भगवान् एक एव जनार्द्दनः ॥ इति । श्रीमागवतेऽपि— [स्क० ४ अ० १ दली० २८ ]

एको मयेह भगवान विविधयधाने श्चित्रीकृतः प्रजननाय कथं नु यूयम् ॥ अत्रागतास्तनुभृतां मनसोऽपि दूरा त्रुत प्रसीदत महानिह विस्मयो मे ॥

इत्यात्रिणोक्ते— [स्क० ४ अ०१ इलो० ३०] यथा कृतस्ते सङ्करणे भाव्यं तेनैव नाःयथा। सत्संकरुपस्य ते ब्रह्मन् यहै ध्यायसि ते वयम्॥

इति ब्रह्मविष्णुशिवानां वचनं त्रयाणामभेदं स्फुटं दर्शयति । हरिह-रयोर्विषमदर्शनां जनितस्वगतबहुतरदुरितसृष्टीनां मन्दानां निन्दा चा-वादि तत्र तत्र ।

वाराहे ताचत्-

विष्णुं रुद्रात्मकं व्याकृशोंशिति निगचते।
एतयोरन्तरं यश्च व्यात् सोऽधम उच्यते॥
तं नाहितकं विजानीयात् सर्वधम्मेबहिष्कतम्।
यो भेदं कुरुतेऽस्माकं त्रयाणां विजसत्तमः!॥
स पापकारी दुष्टात्मा दुर्गित समवाष्त्रयात्॥ इति।

वृहनारदीयेऽपि ।
हिरुपधरं छिङ्गं छिङ्गरूपधरो हरिः ।
हिषद्प्यन्तरं नास्ति भेदकृत् पापमद्गुते ।
अनादिनिधने देवे हिरिशङ्करसंन्निते ॥
अन्नानसागरे त्रामं ते कुर्वन्ति हि पापिनः ।
हिरिशङ्करयोर्मध्ये ब्रह्मणश्चापि यो नरः ॥
भेदको नरकं भुङ्कः यावदाचन्द्रतारकम् ॥ इति ।

स्कान्देऽपि । विष्णुरुद्रास्तरं यच्च श्रीगौर्योरन्तरं तथा । गङ्गागौर्यन्तरं यच्च यो जूते मृदधीस्तु सः ॥ रौरवादिषु घोरेषु नरकेषु पतत्यधः । इति ।

ईश्वरणीतास्वीप ।

ममेषा परमा मूर्तिनीरायणसमाह्वया। सर्वभूतातमभूता सा शान्ता चाक्षरसंहिता॥ ये त्वन्यथा प्रषद्यन्ति लोके भेद्दशो जनाः। न ते मां सम्प्रपद्यन्ति जायन्ते च पुनः पुनः॥ ये त्वन्यथा प्रपद्यन्ति मत्वैवं देवतान्तरम्। ते यान्ति नरकान् घोरान् नाहं तेषु व्यवस्थितः॥ इति।

यत्र-

अहमेव परं ब्रह्मपरत्वं हि पितामह। अहमेव परं ज्योतिः परमात्मा त्वहं विभुः॥

इति विष्णुना ब्रह्माणं प्रति उक्ते शिवस्य "संमोहं त्यज्ञ विष्णो! त्वम्" इति लेक्क वचनं, न तेन कश्चिद् विष्णोरपकर्षः सिध्यति ।

यत्पादसेवोर्जितयात्मविद्यया हित्वा अनाद्यात्मविपययम्हम् ॥ लभन्त आत्मीयमनन्तमैदवरं कृतो जुमोहः परमस्य सद्भतेः।

इति श्रीभागवतोत्त्वा "स्मृत्यनवकाशदोषप्रसङ्ग इति चेन्नान्यः स्मृत्यनवकाशदोषप्रसङ्गा"दितिन्यायावतारात्। लिन्नपुराणे च मायाशवः लस्यव गुणविशेषोपाधिभिविंष्णवादिकपत्वं बहुधोत्तम्।

हिरण्यगर्भो रजसा तमसा शङ्करः स्वयम् । सस्वेन सर्वगो विष्णुः सर्वात्मा तु महेइवरः ॥ इति । अत्र रजसोपहिते हिरण्यगर्भशब्द उपचरितः । हिरण्यगर्भस्येश्व राज्जिन्नत्वेनाचार्ण्यः प्रतिपादनात् । अत एव—

कर्मपुराणे।

प्रजापतः परा मृतिरितीयं वैदिकी श्रुतिः । ब्रह्माण्डमेतत्सकलं समलोकतलान्वितम् ॥

इति विराजमुका— द्वितीयं तस्य देवस्य शरीरं परमेष्ठिनः। हिरण्यगर्मो भगवान ब्रह्मा वे कनकाण्डजः॥

इति हिरण्यगर्भ निर्दिश्य— तृतीयं भगवद्रपं पाहुर्वेदाशिचन्तकाः॥

रजोगुणमयं यद्वै रूपं तस्यैच धीमतः। चतुर्भुखोऽसी भगवान् जगत्स्यष्टौ प्रवर्त्तते ॥ इति उक्तम्। अत एव हिरण्यगर्भस्य स्रष्टृतंषऽपि न जगत्स्रष्टृत्वं भूतजन्यत्वेन

तदस्रध्दृत्वात्।

सुष्ट्यन्ते पाति लक्तलं विश्वं वै विश्वतोमुखः।

गृत बी० म० १९

सरवं गुणमुपास्रस्य विष्णुर्विद्वेद्वरः स्वयम् ॥ अन्तकाले स्वयं देवः सर्वात्मा परमद्वरः । तमोगुणं समाभित्य हदः संहरते जगत् ॥

इत्युक्तवा गुणोपाधिकानां तत्पदार्थत्वं न प्रजापतिहिरण्यगर्भयोरि-

त्याशयनोक्तम्

पकोऽपि सन्महादेविक्षिधासौ समवस्थितः। सर्गरक्षालयगुणैर्निर्गुणोऽपि निरञ्जनः॥ इति।

सर्वात्मक्षे महेरवर इति लेक्ने महेरवरशब्देन "मायिनं तु महेरवरम्" इति श्रुतिसिद्धं मायोपहितमुच्यते। एवं च मायोपहितस्यैव त्रिकपत्वानमाः यायाश्च स्वाश्चयाचाहिकत्वान्न किञ्चिहुणकृतं वेवस्यं मन्तव्यमित्यर्थः। एवञ्च संमोहराव्देन संमुद्यते ऽनेनेति व्युत्परया अहमव परं तरविमिति प् वंदलोकस्यैव काराभिहितमवधारणं निर्दिद्य निराक्तियते त्रयोऽपीश्वराः, न रवेक एवेति । कथमन्यथा भगवान् वादरायणो विष्णुर्विद्वेदवरः स्वयं सर्वातमा परमेइवरो रुद्र इति वदेत्, तस्मादभेद एवानयोर्युकः। तथा च रृषिंहतापनीयश्रुतिः । "ॐ तासत् ऋतं सत्यं परब्रह्म पुरुषं [मुकेसरिविग्रहं क्रणपिकुलम्। ऊर्ध्वं रेतं विरूपासं शङ्करं नीललोहितम्" इति। अत्र प्रह्वादाह्वभक्ताह्वादकरश्रीनृर्षिद्दाविग्रदं नारायणवाचकनृकेस्रारिशब्दस्य गिरिशपरकुष्णिवङ्गळादिशन्दानाञ्च सामानाधिकरण्यं मायाशबलत्वेन द्वयोरभेदं ब्रापयति । तदुपपादनाय च परब्रह्मशब्देन परब्रह्मस्वं नारायणस्थाच्यते । एवञ्च "नारायणपरब्रह्मति प्रकृतोपनिषद्वाक्ये नारायणश्चासौ परब्रद्धोति कर्मधारय प्रवाश्ययणीयः, न तु नारायः णात् परव्रह्मोति तत्पुरुषः, श्रुत्यन्तरेण स्पष्टं नारायणस्य परब्रह्मत्वोक्तेः। निषाद्रथपतिन्यायेन (पृष्ट मी० अ०६ पा॰ १ अधि० १३ स्ट ५१-५२) कर्मधारये सम्भवति तत्पुरुषस्यान्याय्यत्वास । पितृ यज्ञाधिकरणन्यायेन च सामानाधिकरण्यस्येत्र पदेषु युक्तत्वात्। उक्तानेकवचनेभ्य उभयोः साम्याब । वेदभाष्यकारैश्चेतद्याख्यानावसरे दीपिकायामुक्तम्, पुराणेषु नारायणशब्देन व्यवहियमाणो यः पर-मेरवरः स एव परमुत्कृष्टं सत्यज्ञानादि वाक्यप्रतिपाद्यस्य ब्रह्मणस्त-स्वम्, अतो नारायणः पर प्रधातमा नत्वपरो मूर्तिविशेष इति । अतप्य महाक्षेयमित्यत्रापि महांश्चासी क्षेयश्चेत्येव वित्रहः, न तु भवादिनामाष्ट कान्तर्गतमहच्छब्दस्य शम्भुपरत्वदर्शनानमहाच्छम्भुर्झया यस्येत्येवं वि अन्यपदार्थीपस्थितिसापेक्षबहुत्रीहितस्तिन्तिश्येक्षसमानाधिकरः णसमासस्यैवोचितःवात् । "बहूनां जनमनामन्ते झानवानमां प्रपद्यते वासुदेवः सर्वमः इति बहुजन्मार्जितपुण्यपुञ्जविद्युद्धान्तः करणस्य पुंसो वेयरवेनोक्तस्य वासुदेवस्य व्यान्तरासम्भवाच्च । सत्यपि महच्छादस्य पार्वतीद्यापरत्वे द्विवद्याच्य सदाद्यिवेऽत्यन्तं प्रसिद्धत्वात् भीमो भीमः सेन इतिवच्च नामेकदेवे नामप्रहणमित्यपि सम्भवाच्छिवमच्युनमिति सामानाधिकरण्येनाभेदावगतौ सत्यां "वेदो वा प्रायदर्शनात् (पृ० मी० अ० ३ पा० ३ अधि० १ स्०२) इति न्यायेन ऋगादिशच्दवन्महाद्येयमिः त्यन्नाप्यभेदसमास्रो युक्तः पदावधारणे समिभव्याहारकपवाक्यस्य प्रामाण्यात् ।

यथाहुः —

पदावधारणोपायान् बहूनिच्छन्ति सुरयः । क्रमन्यूनातिरिक्तत्वस्वरवाक्यश्रुतिस्मृतीः ॥ इति ।

एवं चाइवो गरुछतीत्यत्र गरुछतिसमिमव्याहाराद् यथाइव इति सुबन्तमेव न तु तिङन्तम्। तथाभेदसमभिन्याहारादभेदसमास एव युक्तः। किञ्च। भवादिनामाष्टकान्तर्गतस्यैव महच्छुब्दस्य भवपरत्वं न सर्वत्र, महाब्राह्मण इत्यादौ महत्त्वमात्रप्रतिपादनातः । विद्वादि राज्देषु विष्णुसस्रनामान्तर्गतेषु तथा दर्शनाच्च। अन्यथा रुद्रादिश्चन्दानां विष्णुसहस्रनामसु पाठाद् रुद्राध्यायादीनां विष्णुपरत्वापातः। ब्याः ख्यातञ्ज महाझेयपदं पूर्वाचार्यैः' तस्वेषु प्रौढत्वान्महालेय इति । एवं "नारायणपरो ज्योति" रित्यत्रापि अभेदसमास्रो युक्तः। नारायणपदः सामानाधिकरण्येन परशब्दे पुल्लिङ्गानिदेशसम्भवाञ्च। पञ्चमीसमाः साश्रयणे ज्योतिःपद्सामानाधिकरण्येन नपुंसकोक्तिप्रसङ्गात् । स्ति सम्भवे छान्दसत्यस्यायुक्तत्वाच । उक्त पूर्वाचार्यः । परो ज्योतिर्यः देतदुरक्षष्टं स्योतिः, छन्दोगैः परं ज्योतिरुपसम्पद्यत्याझातम्, तदपि नारायण एव । तस्मान्नारायणः परमात्मेति । अस्माच्च प्रन्थात् "एव सम्प्रसादोऽस्माच्छरीरात्समुत्थाय परं ज्योतिकपसम्पद्य स्वेन क्षेण अभिनिष्पद्यते" इति छन्दोगश्रुतिरपि परज्योतिः शब्देन नारायणं वदः तीत्याचार्याभिप्रायो गम्यते । युक्तश्चेषः, स उत्तमः पुरुष इत्यादिवा-प्यशेषात्। श्रीमङ्गाष्यक्रिश्चेतद्याख्यानावसरे द्यान्दीग्यभाष्य उक्तं कतिर्वचनो गीतास्विति। तत्र चानन्दगिरीयम्। यथोकोत्तमपुरुषे भगवत्सम्मतिं करोति । इतेति ।

> द्वाविमी पुरुषी लोके क्षरश्चाक्षर एव च । क्षरः सर्वाणि भूतानि कूटस्थोऽक्षर उच्यते ॥ उत्तमः पुरुषम्बन्यः परमाध्मेत्युदाहृतः ।

यों लोकत्रयमाविषय विभत्ये ध्यय ईरवरः॥ यस्मान्श्वरमतीतोऽहमश्वरादिप चोत्तमः। अतोऽहिम लोके वेदे च प्रथितः पुरुषोत्तमः। [गी० अ०१५ स्टो०१६-१८]।

इति स भगवान् ऊचिवानिति। "उत्तमः पुरुष" इत्यत्र श्लोके
गीतामाध्यम् । उत्तमः इत्कृष्टतमः पुरुषस्तु अन्यः अश्यन्तिवि
लक्षणः, आभ्याम्। परमात्मेति = परभ्रासौ देहाद्यविद्याकृतातमभ्य आ
तमा च सर्वभूतानां प्रत्यक् चेतनपरमात्मेत्युदाहृत उक्तो वेदान्तेषु।
ईश्वरः सर्वश्चो नारायणाच्यः, ईश्वनशील इति तस्मात्पूर्वाचार्ये व्या
ख्यानपर्यालोचनया गीतास्वारस्येन नारायणे प्रसिद्धतरोत्तमपुरुषः
शब्देन च नारायण एव परं ज्योतिः, मुक्तप्राप्यत्वेन आस्मन् वाक्ये
व्यपदिश्यते तथा च गीतासु तं प्राप्तानामनावृत्तिरुका।

मामुपेश्य पुनर्जन्म दुःखालयमशाश्वतम् । नाप्नुवन्ति महात्मानः संसिद्धि परमां गताः ॥ इति । [ अ० ८ स्टो० १५ ]

आब्रह्मभुवनाहोकाः पुनरावार्तिनोऽर्जुन । मामुपेत्य तु कौन्तेय पुनर्जन्म न विद्यते ॥ इति । [ अ० ८ श्रो० १६ ]

वानुशासनिकेऽण्युमामहेश्वरसंवादे— सायुग्यानां विशिष्ट द्वे मामकं वैष्णवं तथा। मां प्राप्य न निवर्त्तन्ते विष्णुं वा ग्रुभलोचने ॥ इति।

स्यादेतत्। "अमरत्वं शिवत्वं च तपसा प्राप्तुयान्नरः," इत्यानुशास्त्राके, एव प्रकृतप्रन्थे मुक्त्यर्थेन शिवत्वमितिश्वदेन मुक्तः शिवसाः युज्यक्रपतया निष्कृष्टत्वादुक्तवचनं विष्णुप्रतीकशिवोपासनया प्रथमं विष्णुसायुज्यं प्राप्तानां क्रमण शिवपदप्राप्तया स्वक्रपाविभीवे सत्यनावृष्तिपरमिति । नैवम्। तत्रवोमामदेश्वरसंवादसमनन्तरं महेश्वरेण स्वीयान् प्रति स्वजनकृत्वेन स्वनमस्यत्वेन सर्वोत्कृष्टतया प्रतिपादिः तस्य श्रीनारायणस्य "ब्रह्मदृष्टिश्वरक्षात् । [उ० मी० अ० ४ पा० १ अधि ४ सू० ५] इति न्यायेन प्रतीकत्वायोगात्।

तथा हि—
वितामहाद्वि परः शाश्वतः पुरुषो हरिः।
कृष्णो जाम्बृनदासासा व्यस्ने सुरुषे हवोदिनः॥

भीवत्साङ्को हपीकेशः सर्वदैवतपृतितः।

ब्रह्मा तस्योदरभवस्तस्याहं च शिरोद्धवः। जिरोहहेश्यो ज्योतीं वि रोमश्यश्च सरासराः ॥ साक्षाहेवनाथः परन्तपः ? सर्वसंश्विष्टः सर्वगः सर्वतो सुखः।? परमात्मा हवीकेशः सर्वव्यापी महेश्वरः। न तस्मात्परमं भूतं त्रिषु लोकेषु विद्यते ॥ सनातनो वै मधुहा गोविन्द इति विश्वतः। सुरकार्यार्थमुत्पन्नो मानुषं वपुराश्रितः॥ ब्रह्मा वसाति गर्भस्थं शरीरे सुखसंश्रितः। रार्वः सुखं संभितश्च दारीरे सुखसंस्थितः॥ सर्वाः सुखं संश्रिताश्च शरीरे तस्य देवताः। योगमायः सहस्राक्षो निरपायो महामनाः॥ आशयेनानुक्रपेण युज्यन्ते तमनुवताः। द्रष्ट्वयस्तेन भगवान्वासुदेवः प्रतापवान्॥ इष्टे तस्मिन्नहं इष्टों न मेऽन्नास्ति विचारणा। पितामहो वा देवेश इति वित्त तपोधनाः॥ स यस्य पुण्डरीकाक्षः प्रीतियुक्तो भविष्यति । तस्य देवगणः प्रीतो ब्रह्मपूर्वी भविष्यति । कर्मणा मनसा वाचा स नमस्यो द्विजैः सदा॥ यत्वद्भिरुपस्थाय द्रष्टव्यो देवकीस्तरः। तं हृष्ट्रा सर्वशोदेवं दृष्टाः स्युः सुरसत्तमाः। महावराहं तं देवं सर्वलोकापितामहम्। अहञ्जव नमस्यामि नित्यमव जगत्पतिम् ॥ इति ।

न मेऽत्रास्ति विचारणेति च निर्णातत्वोक्तिपुरः सरम्। "न विभेति कुतश्चन" "अभयं वै जनक प्राप्तोसि" इत्यादिषु उक्तमोक्षकपाभयेन तमनुवता युज्यन्त इत्युक्तं तद्धेतुश्चानविषयतयोक्तस्य सर्वसांश्चिष्ट इः त्यादिना च सर्वोपादानत्वोक्तेः। "तस्मिन् इष्टे" इत्यादिना च यस्मिन् विद्यात इति श्रुत्यर्थतयोक्तस्य कथं मुक्तप्राप्यत्वं न स्यात् अथ च प्रतीकत्विमिति। किञ्च। आनुशासनिक पव—

"किमेकं दैवतं छोके कि वाप्येकं परायणम्" इति युधिष्ठिरप्रदने भीक्मेण "अनादिनिधनं विष्णुं सर्वेछोकमहेदवरम्" इत्युक्तवा— परमं यो महत्तेजः परमं यो महत्तपः।

परमं यो महनुह्म परमं वः परायणम् ॥

इरगुक्तम् । श्रीमञ्जाष्यकारैश्चेतत्प्रश्नव्याख्यावसरे दैवतं=देव इत्यर्थः, स्वार्थे तिस्तिविधानात् । लोके=लोकनहेतुभूते विद्यास्थान इरगुक्तम् । आर्स्मश्च लोके एकं परमयनं प्राप्तव्यं परायणम् । यस्मिन् निरीक्षिते—

भिद्यते हृदयग्रान्धिदिछद्यन्ते सर्वसंशयाः। श्रीयन्ते चास्य कम्माणि तस्मिन् दष्टे परावरे॥

यस्य च ज्ञानमात्रणानन्दलक्षणो मोक्षः प्राप्यते । यद्विद्वान्न विभेतिः कुतश्चनेति । यत्प्रविष्टस्य न विद्यते पुनर्भवः । यस्य च वेदनात्तदेव भवति । यद्विहायापरः पन्था नृणां नाहित । तदुक्तमेकं परायणं च लोके यत्तत किमिति द्वितीयः प्रइन इत्युक्तम्। "परमं यो महत्तेजः" इत्ये तद्याख्यानावसरे उक्तं, द्वितीयप्रश्नं समाधत्ते। परमं प्रकृष्टं तेजः चैत न्यलक्षणं सर्वावभासकम्। "येन स्टर्यस्तपति तेजसेद्धस्तदेव ज्योतिषां ज्योतिने तत्र सुरुयों भाति न चन्द्रतारकं नेमा विद्युतो भान्ति कुतोऽयः मिक्तिः इश्यादिश्वतेः। "यदादित्यगतं तेजो जगद्गासयतेऽखिलम्" इत्याः दिस्मृतेश्च "परमं तपस्तपति आज्ञापतीतितपः "य इमंच लोकं परमञ्च कोकं सर्वाणि च भूतानि योऽन्तरो यमयति "इत्यायन्तर्यामित्राद्यणे सः वीनियम्तृत्वं श्रूयते । तपतीष्ट इति वा तपः। भीषास्माद्वातः पवते भीः षोदेति सुर्थः, इत्यादिश्रतेश्च । तस्यैदवर्यमनविञ्जन्नमातिमहत्त्वम् । "एष सर्वेद्रवर" इति श्रुतेः। परमं सत्यादिलक्षणं परं ब्रह्म, महनीयतया महत् परमं प्रकृष्टम् पुनरावृत्तिशङ्कावर्जितम् । परमग्रहणात्सर्वत्रापरं तेजअ।दिः त्याकं व्यावर्त्तयति । सर्वत्र यो देव इति विशेष्यते । यो देवः परायणं तेजः परमं तपः परमं ब्रह्म स एकः सर्वभूतानां परायणमिति वाक्यार्थ इति। एवं चाचार्यव्यास्यातताःपर्यामिरनकश्चतिभिरपृष्ट्ं णेन च श्रीः नारायणस्वप्रतिणाइनाम्न तं प्राप्तानां प्राप्यान्तरं वक्तुमुचितम्। नापि तस्य परज्योतिःश्चन्दाप्रतिपाद्यत्वम् । ज्योतिःपर्यायपरमतेजःशब्देन प्रतिपादनात् । श्रीविष्णुपरतयाचार्यव्याख्यातया "तरेव ज्योतिषां ज्योतिः इति श्रुत्युक्तत्वाच । किञ्ज वेदभाष्यकृद्धिदेरमाष्ये ''महतः परमध्यक्तमध्यकात् पुरुषः परः" इत्यादिश्चातेषु प्रासिद्धो नारायणः पुरुषस्के देवतेत्युक्तम् । यद्ममन्त्रसुधानिधी च गणहोमे पुरुषस्के देवतात्वेन नारायणस्तैरेवोकः। एवञ्च तदन्तर्गतेन "तमेव विदित्वाः Sतिमृत्युमेती"तिमन्त्रेण नारायणं जानतां स्पष्टं मुक्त्याभिधानाद्"विष्णुं बा गुमलोचने" । इत्बानुशासानिकवचनस्वरसाद् "गुहां प्रविष्टी" इति न्यायेन प्रतीयमानस्य खायुज्ययोः साम्बस्य भद्गो न कर्तस्यः

अङ्गे च हिरण्यगर्भसायुज्यस्यापि क्रममुक्तिफल्लाद्वित्वसंख्यानुपपाचः।
"यहिमन्पञ्च पञ्चजना" इत्यत्र साङ्घ्राधिमततत्त्वोक्तौ आकाशस्यपृथ्युः
क्वा पञ्चाविशतिसङ्घ्रानुपपत्तिवत् । तहमादानुशासनिकस्थेष्वमरत्वं
शिवत्वं चेति प्राचीनश्लोकेषु अमरत्वामन्द्रादिसाधारणं स्वीकृत्य
शिवत्वमित्यनेन तन्मात्रप्रययो मा भृदिति "मां प्राप्य" इत्याद्यक्तिमः
त्येव युक्तम् । श्रीसदाशिवश्लीनारायणयोक्तमयोरपि मायाशवलपरम्रह्मः
कपत्वेन प्रत्येकं निरपेक्ष्यमोक्षहेतुत्वात् । तत् सिद्धं तैत्तरीयक्वान्दोग्योः
पनिषत्वर्यर्यालोचनया नारायणस्य जगदिश्वरत्वम् । तथा चार्थवणोः
यनिषदीयगोपालतापनीयेऽप्युक्तम् ।

कः परमा देवः । कुतो मृत्युविभिति । कश्य विद्वानेनािखलं विश् द्वातं भवति । तदुहोवाच ब्राह्मणः । श्रीकृष्णो वे परमं देवतम् । गोविश् न्दाम्मृत्युविभिति । गोपीजनबल्लभन्नानेतज्ज्ञातं भवतीति ।

रामतापनीयेऽपि हनुमद्राक्यम् ।

राम एव परं ब्रह्म राम एव परायणम् ॥ इति । नारायणोपनिषद्यपि।

अथ नित्यो देव एको नारायणो ब्रह्मा च नारायणः शिवश्च नाराः यण इति ।

नृसिंहतापनीय ।

प्रतिहरणुः स्तवते वीर्याय मृगो न भीमः कुचरो गिरिष्ठाः। यस्योरुषु त्रिषु विक्रमणेष्वधिक्षियान्ति भुवनानि विद्वा इति॥

इत्थमियमृग्व्याख्याताचार्यः। विणुर्मृगः सिंहः प्रस्तवते=स्तुर्ति प्राप्तोः ति स्तुतिमन्त्रः। तद्वीद्याय तत्तरसामध्याय न भीमः=न भयद्वरः। कार्यः न चरित सर्वदेवविग्रहेषु स्वयं विचरित सर्वदेवळीळाविग्रहधारीत्यर्थः। गिरिष्ठाः-गिरिः पर्वतः सरस्थः ईश्वरात्मकः। यद्वा गिरिष्ठु गुहासु स्तुतिषु यद्वप्रभिनवं स्तोता कामयते तद्वपं स्वस्मिन् स्थापयतीति गिरिष्ठाः। यस्य त्रिषु विकमणेषु विग्रहेषु विविधं विक्रमणं तेषु ब्रह्मविष्णुशिवात्मकेषु अधीत्युपरि भावे अध्युरुषु बहुषु ळीळादिविग्रहेषु भुवनानि क्षिपन्ति निवसन्तिति। युक्तभ्रवाख्यानम्। नुस्हिहपदनिर्वचनस्य श्रुतौ विवः क्षितत्वात्।

विष्णुसूक्तेऽथि।

न ते विष्णो जायमानो न जातो देवमहिसः परमं न माया ॥ इति । पतद्याख्या । तव महिमत्वस्यावसानं नाहित अत एव न सर्वेशीयत इति भाव इति । तथा— वहबुचनाह्यणे ।

अग्निवै देवानामवमो विष्णुः परमस्तदस्तरेण सर्वा अन्या देवताः। इति सकलदेवतोत्कर्षो विष्णोः श्र्यते । नन्वाग्नावैष्णवपुरोडाशाः र्थवादस्य "अस्याग्निर्मुखं प्रथमो देवतानामग्निरेव तु प्रथमो देवतानाम्" इत्यादिश्रुतिभिरश्चेरुत्कवंप्रतीतः सर्वदेवतान्यूनत्वायोगेनाशिः अवम सङ्कु चितार्थवादत्वे कांश्चिद्देवताविद्येषान्त्रत्येषान्वयपरतया "ग्रहणार्थं च पूर्विमिष्टेस्तदर्थत्वादिति (१)पूर्वतन्त्रसिद्धान्तेषिरोधः, आवे-वक्षितान्वाधानवाक्यशेषबलेन पूर्वपक्षे स्रात अहर्यवाचामहर्या एव वाचो भवन्तीत्यनेन न्यायेन तथाभूतमेवार्थवादान्तरमेतदवलम्बय निराक्रियत इति तत्रेव प्रकटितत्वात् इति चन्न। वेदभाष्यक्रद्भिरस्याः श्रुतेरन्यथा व्याख्यानात्। तद्यथा। योऽयमग्निराहित सोऽयं देवता मध्येऽनमः प्रथमो द्रष्टव्यः। यस्तु विष्णुः स्रोऽयं परम उत्तमः। वैज्ञाब्दः उक्तार्थे मन्त्रप्रसिद्धिद्योतनार्थः। "अग्निर्मुखं प्रथमो देवतानां संगतानाः मुत्तमो विष्णुरासीत्" इति हि मन्त्र आम्नाय इति । एवं चावमशब्देन न्युनत्वस्यानुकत्वादिशः प्रथमो देवतानामित्यादिभिविरोधाद्भावनं तत्परिहाराय च कांश्रिदेवताविशेषान्त्रतीत्यध्याहाराश्रयणेन सङ्कवि-तार्थत्वमसदालम्बनार्थवादन्वं वा युक्तमेव। युक्तश्चायमर्थः। एवमर्थस्य शाखान्तरपठितस्याग्नावैष्णवस्यैवार्थवादस्य "आव्रविष्णवमेकादशक-पाळं निर्वपेद्दीक्षिष्यमाणः, अग्निः सर्वादेवता विष्णुर्यन्नो देवताश्चेष यन्नं चारमते, अग्निः प्रथमो देवतानां विष्णुः परमा यदाश्रावेष्णवमेकादशाः कपालं निर्वपति देवताश्चेव यशं चोभयतः परिगृह्यावरुचे इत्यस्य दशमे "इष्टिराम्मसंयोगादङ्गभूतानिवर्त्तेत आरम्भस्य प्रधानसंयोगात्" (२) इत्यधिकरणे शनरस्नामिभिकदाहृतत्वात् । नचास्यासदालम्बनार्थवादः त्वम्। कर्माणि सङ्गतानां देवतानां मध्ये यजमानेनाग्नेरेव प्रथममुद्देशात्। आधानसिद्धारन्यभाव उत्तरकर्मानधिकारात्। पवमानेष्टिषु चान्नेरेव प्रथममुद्देशात् । विष्णोश्च परमत्वं तत्प्रीत्वर्थत्वात्सर्वकरमणाम् । अत एव विष्णुर्यक्षे इति तस्त्रीतिस्तत्साध्येत्यर्थः । उपबृहणञ्ज ।

तत्कर्म यन्न बन्धाय सा विद्या या विमुक्तये । आयासायापरं कम्म विद्यान्या शिल्पनैपुणम् ॥ यद्यार्थात्कर्मणोऽन्यत्र लोकोऽयं कर्मबन्धनः ॥ इति ।

<sup>(</sup>१) पू॰ मी॰ अ० १२ पा॰ १ सघि॰ १२ सु॰ २४

<sup>(</sup>२) पू॰ मी॰ अ॰ १० पा० १ अधि॰ २ सू॰ ४

एसआ देवताः प्रति शेषिभृतकमं प्रति शेषिभृतस्य विष्णोर्देवताः पति प्राधान्यं युक्तं मन्त्रार्थवाद्योर्देवताविष्रहन्यायेन प्रामाण्यात् । द्वाद-शाष्याये च प्रहणार्थमित्यत्र भाष्यकारैस्तावद्वहचब्राह्मणार्थवादो नोः दाहृतः । शाखान्तरस्थस्यैवोक्तार्थवादस्योदाहरणात् । तत्रैव देवताश्चेव यशं चोभयतः परिगृह्यते तदर्शत्वश्रवणात् । असदर्शवादत्वं च नाभयोः रित्युक्तमेव । दीक्षासंस्कारार्थत्वेन विधी दीक्षणीयायाः श्रवणात्र देव-तापरिव्रहार्थःवामिति देवतापरिव्रहांशेऽसदर्थवादःवं तत्रोक्तम् । न तु विष्णाः परमत्वे। तत्सिद्धं बहुचब्राह्मणपर्यालोचनया विष्णाः सर्वोत्हः ष्टरवम । तथा लेगाक्षिग्रे असये पृथिव्यधिपतये स्वाहेरयारभ्य उद्याय भताधिपतये स्वाहेत्यन्तमन्त्रेण श्रोविष्णोः सर्वाधिपतित्वं प्रतिपाद्यते। द्वादशहोमेषु प्रत्येकं विनियुक्तानामेषां मन्त्राणां एकवाक्यत्वाः भावात । अन्येश्यः सर्वेद्वर्यव्यवच्छेरे श्रीनारायणे प्रतिपादने च साम-ध्यामावाज्ञतम्या नारायणस्य सर्वाधिपत्यासिद्धः। रुद्राय भूताधिपतये स्वाहेति मन्त्राम्नातो बद्रस्तु शिवकलाविमावयुक्तः कश्चिद् गणनाथः। क्रमंपुराणे लोकपालपुरोवर्णनप्रस्ताव "तस्यास्तु पूर्वदिग्मागे शकुः रस्य शुभावरी" इत्यादिनाविष्करणादिति चेत्। न । विष्णवे सर्वाधिपः तये स्वाहेति मन्त्रस्तावहुणविशिष्टां देवतां प्रतिपादयाते । सर्वाधिपति-त्वगुणप्रत्यायनं च सर्वपदेन स्वार्थप्रत्यायनं विना न सम्मवति । तच सर्वनामां सन्निहितपरामार्शित्वनाध्ययनकाले सन्निहितास्ववद्वद्यं परामुशति, सत्यपि भिन्नवाक्यत्वे सत्यपि च प्रत्येकभिन्नहोमविनियोगे। तद्यथा। यदि ऋको यज्ञ आर्तिमियाद् यदि यजुष्ट इत्युक्तवा यदि सर्वतो यश्च वार्तिमियादित्वत्र सत्यपि वाक्यभेदे अध्ययनकाले सन्निहितान् परामृशति । यथा वा एकदोहनाशप्रायश्चित्तवाक्ययोर्थस्योभयं हविसा र्तिमाछेदित्यस्य च सत्यपि वाक्यभेदे सत्यामपि चानुष्ठानकाले मिश्र-प्रयोगप्रवृत्तो अभयपद्मध्ययनकालेऽन्यदा च द्धिपयसी पराम्याति सर्वनामत्वात् । यथा वा सहस्रं देयमपरिमितं देयमित्यत्र सत्यपि वा-क्यभेदे सत्यामि भिन्नप्रयोगप्रवृत्तौ अपरिमितपदोक्तं बहुत्वं सहस्रार् पेक्षं, अध्ययनकाले तस्य सन्निधानात् । यथा वा गायत्रीवल्लन्दोक्रपका-र्यद्वारा कारणब्रह्मणि चेतोवतारपरे वाक्ये भिन्ने अप्युपस्थितं ब्रह्म "अथ यदतः परो दिव" इत्यत्रोपासनान्तरपरे वाक्ये श्रुतेन यद्वादे न निर्दिश्यते। तद्वद्रहाणे लोकाधिपतये स्वाहेत्युक्त्वा प्रयुज्यमानं स र्वपदं ब्रह्माणं लोकाश्चावद्यं परामृशतीति सिद्धं देवताविग्रह्न्यायेन श्रीविष्णोविद्वपतित्वम्। यस्वत्र रुद्रोऽन्य इति। तम्न । रुद्रशन्दस्य मिं बीं भा २०

शक्करेशानशब्दयोश्च कूर्मपुराणेऽनेकार्थत्वस्योपचिरतार्थत्वस्य वा कव्यने प्रमाणामावात्, सत्यपि सर्वाचिपत्ये कम्मां अगुणत्वेनं भृताधिप
त्यप्रतिपाद्वेन वाधकामावात्। अत एव सर्वाधिपतित्वेनोकस्य विष्णोः,
"विष्णुः पर्वतानामधिपति"रित्यत्र कम्मां अगुणत्वेन पर्वताधिपत्यं
प्रतिपाद्यते। सर्वाधिपतेस्तदाधिपत्ये वाधकामावात्। सत्यपि आदिः
त्यप्रायपाठे विष्णोर्भगवद्वतारत्ववत् तस्यापि सत्यपि लोकपालप्राः
यपाठे तदुपपत्तः। उपपादितं च "अन्तस्तद्धमाँपदेशात्"। (उ० मी०
अ०१ पा०१ अधि०७ स्०२०) इत्यत्र। "ये चामुष्मात्पराञ्चो लोकास्तेषां चेष्ठे देवकामानाञ्चे"ति वाक्योक्तं देशविशेषाधिपतित्वं परमेदवः
रस्याचार्यः, स एव न्यायः प्रकृतेऽपि श्वेषः, तिस्तद्धं लोगाक्षिगृह्यालोचः
नया सर्वपतित्वं विष्णोः। तथा भगवद्गीताष्ठ। "विष्ठभ्याद्दामेदं कृत्स्रमेः
कांशेन स्थितो जगत्'दित "मत्तः परतरं नान्यत् किञ्चिद्दंति धनञ्जः
य"इति च सर्वाधिष्ठानत्वं सर्वपतित्वं च श्रूयते।

नन्वनयोवीक्ययोर्मन्मना भवेत्यादी च यवि श्रीकृष्ण प्वाभिष्रेतः कथं तिहैं, "कामेन्तेन्तेहंत्रज्ञानाः प्रपद्यन्ते द्रन्यदेवताः" "अन्तवन् फलं तेषां तन्त्रवस्यवप्रमेधसाम्" रत्यादिवचनान्वितं गीताशास्त्रमानं श्रुतवतः "स्थिताइस्मि गतसंदेहः करिष्ये वचनं तवः" इति गुढं प्रत्युक्तवतोदः ज्ञिन य यावज्ञीवं शिवपृजारत्यमभवत् । कथञ्च युद्धमध्ये शिवाय कविपतेन नित्यपृजोपहरण कृष्णं शिववुद्धित अवर्चयत् । अतः शिवस्य प्रमात्मन्वेन भजनीयन्वन च प्रनिपादनं गीतासु युक्तम् । पवं शिवार राधकस्य सतांद्रज्ञनम्य शिववुद्धाः कृष्णार्चकत्वमुपपद्यते । अत पव तर्वायपूजोपद्यस्य कैलासे शिवसमीपे दर्शनमुक्तं द्रोणपर्वणि ।

तं चापहारं विततं नैशं नैत्यकमात्मनः ।
ददर्श प्रयम्बकाभ्याशे वासुदेवनिवेदितम् ॥ इति ।
एवं भगवद्गीतायाः शिवपरत्वे सत्येव,
द्वानं तदैश्वरं दिन्यं यथावद्विदितं त्वया ॥
स्वयमेव हवीकेशः प्रीत्योवाच सनातनम् ।
गच्छ गच्छ इवकं स्थानं न शोकं कर्त्तुमहीति ॥
भजस्व परण्या भक्त्या शरण्यं शरणं शिवम् ॥

इति कूर्मपुराणे अर्जुनं प्रति ब्यासवचनम् । तत्रैवेदवरगीतान्ते ।

नारायणोऽपि भगवान् देवकीतनयो हरिः। अर्जुनाय स्वयं साक्षाद्ववानिदमुचमम्॥ इति कथनश्च सङ्गठछते। "दिब्यं ददामि ते चक्षुः पद्य मे योगमैन् द्वरम्"। "कथं विद्यामहं योगिन्! त्वां सदा परिचिन्तयन्" "योगेद्वर ततो मे त्वं दर्शयात्मानमञ्ययम्"। "प्रमुक्ता ततो राजन् महायोगेद्वरो हरिः"। "यत्र योगेद्वरः कृष्णो यत्र पार्थो धनुर्धरः" इति गीताम्नातासु कृष्णाज्ञिनसञ्जयोक्तिषु कृष्णस्येद्वरविषययोगत्वस्योक्तत्वाच्च।

तमेव चाद्यं पुरुषं पपये यतः प्रवृत्ता प्रस्ता पुराणी' इतिश्रीकृष्णेन स्पष्टं स्विस्मन् शिवयोगस्तामिधानाच्य । नचात्र शिवळिङ्काप्रतितेः तदीययोगस्त्वोत्त्रास्मानः। "प्रज्ञा च तस्मात्प्रस्ता पुराणी' इति शैव इवेताक्वतरोपनिषद्गतमन्त्रभागसमानाथेन "यतः प्रवृत्ता प्रस्ता पुराणी" हृत्यंशेन शिवशक्तेक । किञ्च अनुगीतारम्भे श्रीकृष्णनेय "परं हि ब्रह्म कथितं योगयुक्तेन तन्मया" हृति शिवयोगमास्थाय मया गीतोपदेशः कृत हृत्युक्तत्वाद्विभूत्यध्याये च "आदित्यानामहं विष्णुः" हृतीक्वरपूर्वावन्तारक्षेणेन्द्रस्य "वृष्णीनां वासुदेवोऽस्मि' हृति स्वविभृतिषु परिगणनः पूर्वकं विश्वकपाध्याये "मयैवैते निह्ताः पूर्वमेव निमित्तमात्रं भव स्वव्य साचिन् देशे विश्वकपाध्याये "मयैवैते निह्ताः पूर्वमेव निमित्तमात्रं भव स्वव्य साचिन् देशे विश्वकपाध्याये "मयैवैते निह्ताः पूर्वमेव निमित्तमात्रं भव स्वव्य साचिन् देशे विश्वक्ता प्रत्यक्षहननात् प्रागेव स्ववीर्यप्रमावानिहत्त्वमुपः वर्ष्यं मोक्षधम्मेषु पार्थे प्रत्येव "निह्तास्तेन वे पूर्वे हनवानास्य यान् दिः पून् देश्युक्तत्वात् ,चिरतोपदेशस्य सर्वस्थापि शिवविषयत्वं प्रकटीकृतः मिति गीतायाः कात्स्वयेन शिवविषयमवद्यमभ्युपगन्तव्यम् । तस्माः त्कृष्णस्य "मन्मना भव"हत्यादिवचनं शिवहष्टस्योव, "मयैवैते निहता" हितविषिति ।

अत्रोच्यते ।
"यत्तावत् कामस्तैस्तैरित्याद्यमबदित्यन्तम् । तत्र । तत्र श्रान्यदेवताः श्रुद्रदेवता विवक्षिताः । गीताशास्त्राच्छिक्षणस्य परमात्मत्वमवगच्छतोऽपि शिषार्चनरतत्वं तु न दोषाय । यतः श्रीनारायणश्रीसदाशिवयोस्तेनामेद एव निर्णातोऽस्ति । अत एव वनपर्वणि शिवस्तुताः
वर्ज्जनेनोक्तम् ।

शिवाय विष्णुकपाय विष्णवे शिवकापेणे। दक्षयञ्जविनाशाय हरिरुद्राय वे नमः॥ इति।

संहारहेतुत्वेन च तस्य प्रसिद्धेः कर्णभीक्षादिसंहारार्थे तदाराघनः मुचितम्। अत एव तत्रार्ज्जनेन प्राधितम्— भगवन् !

वरं ददासि चेन्मद्यं कामप्रीत्या वृषस्वज ! कामवे दिग्यमस्यं तद् घोरं पाशुपतं प्रभो। यत्तद्वह्याशिरोधाम रोद्रं भीमपराक्रमम्। युगान्ते दारुणे धाप्ते कृत्वं संहरते जगत्॥ कर्णभीष्मकृपद्रोणैभीविता जु महाहवः। त्वत्प्रसादान्महाबाही जयेयं तात् यथा मुधे॥ इति।

एवश्च युद्धमध्ये शिवनुध्या द्यां श्वाचितं तिसम् निवेदितपुजोपहारस्य शिवलिक् दर्शनश्च सङ्ग्रह्मते । परमेश्वरत्वेन संहारकर्तृत्वेन च शिवपू-जायां तदादरात् । शिवपूजारतत्वंमेवेत्यवधारणंत्वयुक्तम् । वासुवेवे निवेदितोपहारस्य त्रैय्यम्वकाभ्याधादर्शनानन्तरं "ततो विपूज्य मनसा शर्वे द्वां विपाण्डव"इत्युक्तत्वात् । शिवायेत्याद्यनुपपत्तेश्चेति । यविप "एविमित्यादि"सङ्ग्रह्मत्वात् । शिवायेत्याद्यनुपपत्तेश्चेति । यविप "एविमित्यादि"सङ्ग्रह्मत्व इत्यन्तमुक्तम् । तद्य्यसत् । न हि तद्वाः क्यवलेन नारायणस्वक्षपाविवक्षया शिवपरत्वं वक्तुं शक्यम् । यत ईव्यरगीतायां तिस्मन्नेवाध्यायेऽनुपद्मेव शिवनारायणयोरभेदो विस्पः द्वाः प्रतिपादितः ।

अहं नारायणो योऽहभीइवरो नात्र संशयः।
नान्तरं ये प्रपद्यन्ति तेषां देयमिदं परम्॥
ममेषा परमा मृर्चिर्नारायणसमाद्वया।
सर्वभूतात्मभूता ला शान्ता चाक्षरसंक्षिता॥
ये त्वन्यथा प्रपद्यन्ति लोके मेददशो जनाः।
न ते मां सम्प्रपद्यन्ति लोकं मेददशो जनाः।
ये त्विमं विष्णुमध्यकं मां वा देवं महेदवरम्।
पक्षीमावेन पद्यन्ति न तेषां पुनवन्त्रवः॥
तस्मादनादिनिधनं विष्णुमात्मानमध्ययम्।
मामेव सम्प्रपद्यक्वं पूजयक्वं तथेव हि॥
ये त्वन्यथा प्रपद्यन्ति मत्वेवं देवतान्तरम्।
ते यान्ति नरकान् घोरान् नाहं तेषु व्यवाद्यतः॥
मृर्वे वा पण्डितं वापि ब्राह्मणं वा मदाश्रयम्।
मोचयामि द्वपाकं वा न नारायणनिन्दकम्॥

इत्यादि। एवं कूर्मपुराणे बहुषु स्थलेषु असेदप्रतिपादनेन तत्प्रतिः पादने च फलभवणेन सेद्दृष्टी निन्दार्थवाददर्शनेन 'शिवाय विष्णुक पाय" इत्याद्यपृष्ट्रणान्तराञ्चासेदासिप्रायमेच ज्ञानं तद्दैवरिप्रयादि। तथा नारायणोऽपि सगवानित्यादि। न तु नारायणाविवक्षया शिवपरः त्वासिप्रायम्। तथा सतीइवरगीतायासुषीनप्रति 'सहस्रवादुं जिटलं चन्द्रार्थकतशेखरम्। वसानं चन्द्रभै"त्यादिकपद्रश्चेनवदर्ज्ञनं प्रत्यपि

दर्शनीयम् न "किरोटिनं गदिनं चाक्रिणम्" इति । सनःकुमारादिभिः रिव नारायणेनोपदिष्टमेतावता न तन्त्रस्यत्वं विवक्षितम् ईद्वरगीताः याम् । यतस्तत्र तादशदर्शनावसर उक्तम् ।

> क्षणेन जगतो योनि नारायणमनामयम् । ईद्वरेणैकतापन्नमपद्यन् ब्रह्मवादिनः ॥ ह्या तदेदवरं कपं रुद्धं नारायणात्मकम् । इतार्थं मेनिरे सन्तः स्वात्मानं ब्रह्मवादिनः ॥ ६ति ।

तस्माद्भगवद्गीत।याः स्वत्यपि नारायणपरस्वे ईश्वरचैतन्यमेव तत्तः
दुपिधभदेभिन्नं गीत।द्वयप्रतिपाद्यामियमिप्रेत्य नारायणोऽपि भगवानि
त्युक्तम् । शिवपरत्वञ्च भगवद्गीतासु वदता बह्वो मयेत्यादिशन्दा दपः
चरितार्था व्याख्येयाः । अस्मन्मते तु माषोपहितेद्वरचैतन्यस्य सत्वोपहितनारायणक्षेपण प्रतिपादनाधिष दोषः । तद्यथा चतुर्थेऽध्याथेऽर्जुनेन
"अपरं भवतो जन्म परं जन्म विवद्यतः। कथमेतद्विज्ञानीया'मितिपृष्टे
उक्तं भगवता ।

बहुनि मे व्यतीतानि जन्मानि तव चार्जुन । तान्यहं वेद सर्वाणि न त्वं वेत्थ परन्तप ॥ इति ।

अस्य न्याख्यानं गीताभाष्ये या वासुदेवेऽनीइवरासर्वश्वाशङ्का मूर्काः णां तां परिहरनाह । बहुनीति । बहुनि से न्यतीतानि अतिकान्तानि जः न्यानि तय च हे अर्जुन ! तान्यहं वेद जाने न त्यं वेत्थ जानीवे धम्मां धर्मादिप्रतिबद्धशानशक्तित्वात् । अहं पुनः नित्यशुद्धबुद्धमुक्तस्यभाव त्वात् अनावरणशानशक्तिरित वेद हे परन्तप ! इति । कथं तिहं तव नित्यश्वरद्ध धम्मोधर्माभावे जन्मेति ।

डच्यते-

अजोऽपि सन्नव्ययातमा भूतानामीश्वरोऽपि सन्। प्रकृति स्वामधिष्ठाय सम्भवाम्यात्ममाययाः॥

(गीव अव ४ म्होंव ६)

अजीऽपि=जन्मरहितोऽपि सन् तथाऽन्ययातमाऽङ्गीणज्ञानशाकिस्व भावोऽपि सन् तथा भूतानां=ब्रह्मादिस्तम्बपर्यन्तानाम् ईशनशीलो ऽपि सन् प्रकृति ममेष वैष्णवीं मायां त्रिगुणात्मिकां यस्या वशे सर्व जगद्वतिते यया मोहितः सन् स्वमात्मानं वासुदेवं न जानाति तां प्रकृति स्वामाधिष्ठाय=स्वीकृत्य सम्भवामि=देहवानिव सञ्जात आत्मनो मा-यया न परमार्थतो छोकवदिति।

तब जन्म कदाचितिकमर्थं चेति। उच्यते-

यदा यदा हि धरमंस्य ग्लानिभवति भारत। अभ्युःथानमधम्मेदय तदात्मानं सृजाम्यहम्॥ ( गी० अ० ४ स्ट्रा० ८ )

परित्राणाय साधूनां विनाशाय च दुःकताम्। धर्मसंस्थापनार्थाय सम्भवामि युगे युगे ॥ इति ।

वामदेवादितुरुयत्वे हि बानप्रदमदृष्ट्विश्चेषज्ञं स्वजन्माप्युक्तं स्यात् । नारदेनैव ब्यासं प्रति न केवलं "यदा यदा ही"त्येव । अप्रतारकत्वात्। न हि वामदेवतुरुयस्य प्रतारणा सम्भवति । किञ्च भावनानामको ध्या नापरपरवीयो धम्मीविद्येषः तत्कृति शिवाभेद्दण्यो अगवत उच्यमानायां-

न मे पार्थास्ति कर्तव्यं त्रिषु लोकेषु किञ्चन। नानवाप्तमवाप्तव्यं वर्त एव च कम्मेणि॥ यदि हाइं न वर्तेयं जातु कर्मण्यतिद्रतः। मम वत्मां जुवतन्ते मजुष्याः पार्थ सर्वदाः॥ उत्सीदेयुरिमे लोकाः न कुर्यां कर्मचेदहम्।

स्त्यादि लोकसङ्ग्रहमात्रोक्तिर्विच्ध्येत । "न मां कम्माणि लिम्पन्ति

न में कर्मफेले स्पृद्धां इति च वक्तुं न युज्यते।

किञ्च गीतायाः श्रीकृष्ण परत्वाभावे श्रीकृष्णो देवता न स्यात्। शिव एव देवता स्यात्। न वैतत्सम्मति। गीतोपक्रमे श्रीकृष्णो देवतेति सर्वत्र पाठात्। भावनादाळ्यं कृतिश्वाभेद्रहरी च,

बहुनां जन्मनामन्ते झानवान् मां प्रपद्यते । वासुद्वः सर्वमिति स महातमा सुदुर्छमः॥

इति न वदेत्। कि अ। "तानि सर्वाणि संयम्य युक्त आसीत मत्परः" इत्यत्र "मत्परः= अहं वासुदेवः सर्वप्रत्यगातमा परो यस्य स मत्पर इत्युक्तं श्री-माष्यक्रद्धिः । तथा "योगिनामपि सर्वेषां मद्भक्तेनान्तरात्मना" इत्यत्र योगिनामपि सर्वेषां कद्रादित्यपराणां मद्भक्तेन मयि वासु देवे समाहितेनान्तरात्मनान्तःकरणेन अद्धावान् अह्धानः सन् मः जते सेवते यो मां स मे युक्ततयो मत इति। "दैवी होषा गुणमयी मम माया दुरत्यया" इत्यन्न देवस्य महेद्वरस्य विष्णोरित्युक्तम्।

उत्तमः पुरुषस्त्वन्यः परमात्मेत्युदाहृतः। यो छोकत्रयमाविदय विभाग्यं वयव र्द्वरः। इत्यत्र ईश्वरः= सर्वञ्चा नारायणाख्य ईञ्चनशील इत्युक्तम् । "ईश्वरः सर्वभूताना" मित्यत्रापि, ईश्वनशीलो नारायणाख्य इत्युक्तम् । "मन्मना भव भद्धक्त" इत्यत्र च तत्रैवं वर्त्तमानो वासुदेव एव समर्पितसाध्यः साधनवये!जन इति । एवं व्याकुर्वतां च "मिय सर्वाणि कम्माणि संव्यः स्य"इत्यादौ मिय देवे सर्ववे परमेश्वर इति साधारणोक्तिरिप नाराय णपरैवावसीयते । न तु किविदिप मञ्जव्दः शिषपरत्वेन तेवकः । तस्मान्द्रीतास्वरसात्र्वाचार्योद्यास्यानाम् गीतायाः श्रीकृष्णपरत्वं निर्णायते ।

यत्तु "दिखं ददामि" इत्यादिवाक्ये श्रीकृष्णस्यद्वरविषयो योगः प्रतिपादित इति । तम्र । "न मे पार्थास्ति कर्तव्यम्" इत्यादिना विरोध्यात् "नृत्यामि योगी सततम्" । "ज्योतिर्मयं प्रपश्यानित" स योगी स्वयते किल्", "महादेवं महायोगम्" "झानवैराग्यानिल्यं मानयोगं सनातनम्"। "योगेदवरं कपमनन्तर्र्याक्तिम्" इत्यवमीदवरगोतायामीद्वरे प्रियोगश्रणाख । "त्वमव्ययः शाद्यतधर्मगोप्ता" इत्यादिवचनवलेनान्यथा व्याख्यानं प्रकृतेऽपि तुल्यम् । श्रीमद्भाष्यकारैकक्तर्गातायामित्वः रोधेन व्याख्यानत् । "दिव्यं ददामी"त्यत्र पेश्वरं ईदवरस्य मम पेद्वरं योगं शक्त्यतिश्यमित्युकम् । युक्तश्चेतत् । "ईदवरोऽहमहं योगी" स्त्यादी लोके च स्वामित्वा प्रयुक्तम् । युक्तश्चेतत् । "ईदवरोऽहमहं योगी" स्त्यादी लोके च स्वामित्वा प्रयुक्तमानानामीदवरेशशानशब्दानां स्वामित्वा विव शक्करे प्रयोगोपपचौ तन्मात्रनिष्टस्वास्यविशेषविषयक्षिकल्पनायोग्यात् । विद्याद्विष्ठावात्व स्वामित्वा विद्याद्विष्ठावात्व विद्याद्विष्ठावात्व । उक्तश्च पुरुषेद्व विद्याद्व स्थान्य स्थान स्थान्य स्थान्य

वाराहकीर्भयोः।

पुरुषो विष्णुरित्युक्तः शिवो वा नामतः स्मृतः। अहं नारायणो योऽहमीश्वरो नात्र संशयः॥ इति।

विष्णौ कढस्यापि पुरुषशब्दस्य शिवासनेकशब्दसमाभेव्याहाराः विख्वपरत्वव शिवे कढस्यापीश्वरशब्दस्य गीतासु विष्णुपरत्वम् । अन्यथा "गदिनं चिक्रण"मित्यासनेकशब्दानुपपत्तेः।

ततः पदं तत्परिमार्गितव्यं यस्मिन् गता न निवर्त्तान्त भूयः। तमेव चाद्यं पुरुषम्—

इत्यत्र तु ततः पश्चाद् यत्पदं वैष्णवं तत्परिमार्गितव्यं परिमार्गणमः न्वेषणं ज्ञातव्यमित्यर्थः। कथं परिमार्गितव्यमित्यत आह् । तमेव च=य-त्पद्रवेनोक्तदतं पुरुषं प्रपद्य इत्येवं परिमार्गितव्यं तच्छरणतयेत्यर्थं इन त्युक्तम् । युक्तं चेतत् । एकवाक्यत्वात् । प्रपद्य इति क्रियाया श्रीकृष्णः स्य कर्तृत्वे एकस्मिञ्च्छ्लोके वाक्यभेदः स्यात्। यदपि न चात्रत्यायुकेः रित्यन्तम् । तद्ववसत् । न हि "प्रस्ततः पुराणी" इति वर्णसाम्यमात्रण समानार्थरवम् । ''यदा तमस्तन्न दिवा न रात्रिनं सन्न चासम्र्डिछव एव केवलः। तदश्चरं तत्सवितुर्वरेण्यं प्रज्ञा च तस्मात्प्रसृता पुराणी" इति इवेताख्वतरमन्त्रे शिवशन्दश्रवणाद्यक्तस्तन्छन्द्रेन तत्परामर्शः। "ततः पदं तत्' इत्यत्र तु पुरुषभ्रवणाद्यत इति यच्छव्देन "यददः परो दियो उयोतिः इतिवत्तस्य परामर्शः। पुरुषस्य च सदाशिवसामानाधिकरण्येः न गीतापञ्चद्शाध्याये समस्तगीतायां बाऽश्रवणात्प्रत्युत श्रीकृष्णसाः मानाधिकरण्येनेव अवणात शांकसाधारण्येऽपि तत्रैव प्रसिद्धतरस्वा बाचार्येश्च तन्मात्रपरतया व्याख्यानात्र सदाधिवपरतावगम्यते । अ क्षरसाम्बमात्रं तु पशुकामेष्ट्यभ्युदितेष्टिवाक्ययोरिवार्थमेदेऽपि सम्भः वति। न हि य मध्यमा इत्याद्यक्षरसाम्यामिष्ठिवाक्ययोरेकार्थत्वमापाः दयतीत्युपपादितं षष्ठ । श्रुतिस्मृत्योरक्षरसाम्यादैकार्थ्यामिति चेत् । न "महतः परमन्यक्तः मितिश्रुतेः सांख्यस्मृत्यैकार्थ्यप्रसङ्गात् । तथा स्रात ''आनुमानिकमप्येकेषामिति (१)न्यायविरोधात् । उपक्रमेकवाक्यः तानुरोचेनेकाध्यांनाश्रयणं प्रकृतेऽपि तुल्यम् । न च मूलश्रुत्यभावप्रसङ्गः अनन्तरइलोकोक्तानादिसंसारवृक्षप्रवृत्तरत्रोच्यमानाया "विद्वमेषेदं पुरुषा स्ताद्वरवमुपजीवती''त्याद्यनकश्चातिभिः श्रीनारायणहेतुकत्वप्रातिपादनात्। कथं विद्यामित्यस्यात्रिमङ्लोके "विस्तरेणात्मनी योगम्" इत्यत्र योगं= योगैइवर्य शक्तिविशेषमित्युक्तम । ततश्च "कथं विद्याम्" इत्यन्नापि योगशब्दार्थः स एवेति गम्यते । "योगेश्वर ततो मे त्वम्" इत्यत्र यो-गिनां यागास्तेषाभीश्वर इत्युक्तम् । पवमुक्तवा तत इत्यन्नाप्ययमेव योगशब्दार्थः, एकप्रकरणात्। "यत्र योगद्वर" इत्यत्रापि योगद्वरः सर्वयोगानामीश्वरः तत्प्रमवत्वात् सर्वयोगवीजस्येत्युक्तम् । अनुगीः योग शब्द स्थायमेवार्थः । ईद्वरगीतास्वपि, "योगिनाम दम्यहं शम्भुः इत्यत्र तु शम्भोः सदा शिवस्य योगित्वं नारायणस्येव लोकाशिक्षार्थम्। न बायं शम्भुः सदाशिवादन्य इति शङ्का प्रमाणाः भावात्, अनेकार्थत्वापत्तेश्च । यन्तु विभृतिषु विगणनं नतद्दीषाय यतः पूर्वाचार्येरुकम् । प्रभावातिशयमात्रविष्ठभया विभृतित्वं निर्दिश्यत इति। अत एवेश्वरगीतायां "हद्राणां राङ्करश्चाहम्"। "वीराणां वीर-मद्रोऽहम्"। "ई्वतराणां महेरवरः" "परेषां परमेदवर" इत्युक्तम्। न

<sup>(</sup>१) उ॰ मी॰ छ।० १ पा० ४ आधि० १ सू० १

चेषामनीद्वरत्वम् , प्रमाणाभावात् , अनेकार्थत्वापनेश्च, वीरमद्रस्य सदाशिवावतारत्वप्रसिद्धः । यञ्च विद्वेत्यादि अभ्युपगन्तव्यामित्यः नतम् । तद्व्यसत् । यतो मोक्षधम्मेषु "निहतास्तेन वै पूर्वे" इत्यस्य पूर्वेशकः-

नं विद्धि रुद्धं कौन्तेय देवदेवं कपर्दिनम् । कालः स एव कथितः क्रोधजेति मया तव ॥ इति । निहतास्तेनेत्यस्योत्तरश्लोकौ ।

अत्रमेयप्रभावं तं देवदेवमुमापतिम् ॥ नमस्व देवं प्रयतो विद्वेशं हरमश्ररम् । यस्य ते कथितः पूर्वं कोधजाति पुनः पुनः ॥ इति ।

तत्र पूर्वश्लोकं "कालः स एव कथित" इति, "कालोऽस्मि लोकस्य यक्तश्रवृद्धो लोकान्समाहतुमिह प्रवृत्तः" इति गीतायामित्यर्थः । क्रोच जित मया तविते मोक्षधमें भ्वेच नारायणीये। "यस्य प्रसादजो ब्रह्मा रुद्ध क्रोधसम्भवः" इत्युक्तवाऽनुपदमेव —

कपर्ही जारिलो मुण्डः स्मशानगृहसेवकः। उत्रवतचरा योगी रुद्रः परमदारुणः ॥ दक्षकतहरश्चेव भगनेत्रहरस्तथा। नारायणात्मको श्रेयः पाण्डवेय ! युग युगे ॥ तस्मिन् हि पुज्यमाने वै देवदेवे महेरवरे। सम्पूर्जितो भवेत् । पार्थ ! देवो नारायणः प्रभुः॥ अहमात्मा हि लोकानां विद्वानां पाण्डुनन्दन !। तस्मादात्मानमेवाग्रे रुद्रं सम्यूजयाम्यहम्॥ यद्यहं नार्चये यं वे ईशानं वरदं शिवम् । आत्मानं नाडचंयेत्कश्चिदिति मे भाविता मितिः॥ मया प्रमाणं हि कतं लोकः समनुवर्तते । व्रमाणानि हि पूज्यानि ततस्तं पूजयाम्यहम्॥ यस्तं वित्ति स मां वित्ति यो हि तं स हि मामनु। रुद्रो नारायणश्चेति सस्वमेकं द्विधा कृतम्॥ न हि मे केनचिद्देयो वरः पाण्डवनन्दन। इति सञ्चित्य मनसा पुराणं रुद्रमीद्वरम्॥ पुत्रार्थमाराधितवानहमात्मानमात्मन।। न हि विष्णुः प्रणमति कस्मैचिद्विब्धाय व ॥ ऋते आत्मानमेवति ततो रुद्रं भजाम्यहम्।

सब्द्वाका सरुद्राध्य सेन्द्रा देवाः सहर्षिभिः। अर्चयन्ति सुरश्रेष्ठं देवं नारायणं हरिम्॥ इति। कालः स पव कथितः क्रोधजेति मया तव। यस्य ते कथितः पूर्वे क्रोधजेति पुनः पुनः॥ इति। नारायणीय पव "स्वं चैव क्रोधजस्तात पूर्वसर्गे सनातन"

नारायणीय एव "श्वं चेच क्रोधजस्तात पूर्वसर्ग सनातन" इत्युक्त्वा ऽनुपदमेवोक्तम्—

> उवाच देवमीशानमीशः स जगते। हरिः। यस्त्वां वेचि स मां वेचि यस्त्वामनु स मामनु ॥ नावयोरन्तरं किञ्चिन्मा ते भूबुंद्धिंग्न्यथा ॥ हति।

पवं प्वांत्तरभागयोद्यमापतिनारायणयोधिंस्पष्टमभेदावगमेन "मः येवेत निहताः पूर्वमेव" इत्यन्न मन्छः देन श्रुतिवद्यान्नारायणविवस्थायां निहतास्तेन वे पूर्वम्य" इत्यन मन्छः । स्वयमेव भगवता "कालः स पव कथितः क्रोधजेति मया तवः" इति पूर्वोक्तमनुवदताभेदाभिप्रायेण विरोधस्य परिद्वतत्वात्, दुर्योधनादिलयाय क्रोधेन रुद्रावतारं सः स्पादितवतो भगवतः प्रयोजककत्तेवेन "मयेवेते निहता" इति कर्रः व्योक्तिसम्भवाद्य। अत पव "प्रतिप्रस्थातः! सवनीयान् निर्वपस्व" इति प्रयुक्तवतोऽध्वयोः प्रातरनुवाकानुपास्तिपक्षे स्वप्रोरितप्रतिप्रस्थातन्तु ष्ठितत्वेन स्वकर्त्वकिनिर्वापोपस्थापितं प्रोक्षणादिकमनुष्ठयं न तु प्रचरणीः होमादिस्रोमिकमिरयुक्तं पञ्चमे(१)। तत्सिद्धं वाधकान्तराभावात्, "मन्मना भव"त्यादौ च बहुषु शब्देषु मुख्ये सम्भवति लक्षणाया अन्याः य्यत्वात्, पूर्वाचार्यश्चाविरोधेन व्याख्यानात्, भगवद्गीतायाः श्लीकृष्णपरत्वम् । प्रवञ्च —

इति सञ्जयोक्तिः सङ्गच्छते । इतरथा हरस्येति वदेत् , न वदे द्वरे रिति । तस्माद्गीताबलादिप सिद्धं नारायणस्य परमात्मत्वम् ।

नजु काचिदार्षप्रन्थेषु "मायाश्वलात्परब्रह्मण आकाशस्तदः मिमानी सदाशिवश्च जायते ततो वायुस्तद्भिमानीश्वरः ततस्तेः जस्तद्भिमानी रुद्धः तत आपस्तद्भिमानी सस्वस्नितो विष्णुः ततः पृथिवी तद्भिमानीच हिरण्यगर्भो जायते' इति श्रूयते। अतो मायाश्वलाज्जायमानत्वेन विष्णोस्ततो भिन्नत्वात्कथं परमाः

<sup>(</sup> १) पू॰ मी॰ अ॰ ५ पा १ अधि १३ स॰ २५

त्मत्विमिति चेत्। न। आदिजीवत्वेन तत्र तत्रोक्तस्य हिरण्यगर्मः स्यानीइवरकार्यश्वासम्भवेन विष्णवन्वानां परमात्मत्वस्यावद्यवक्तव्यः त्वात्, जन्मश्रवणस्य चावतारत्वेनोपपत्तेः। तथा हि। "यो देवानां प्रथमं पुरस्तादेको रुद्दो महर्षिः हिरण्यगर्भे पश्यत जायमानम्" इति हिरण्यगर्भस्य प्रथमत्वं तैतिरायश्रुतावुकम् । देवाना प्रथममादिभृतमिति च विद्यारण्यैव्यांच्यातम् । तथग्वेदे "हिरण्यगर्भः समवर्त्तावे भूतस्ये'ति। "यो ब्रह्माणं विद्धाति पूर्वम"इति च मन्त्रः। सदाः शिवादीनामनीइवरत्वे सदाशिवस्यैव प्राथम्यं वाच्यं न तु हिः रण्यगर्भस्यत्येताः श्रुतयः, उपरुष्येरन् । न च छान्देश्यावगततेजः प्राथस्यस्येव हिरण्यगर्भप्राथस्यस्यापि मानान्तरानुरोधेन बाधः छान्दोग्यमात्रगतप्रथमया कल्प्यतेजःप्राथम्यस्य अत्बन्तः रसिद्धेनानन्यथासिद्धवियदुत्पत्तिपदार्थेन बाघेऽपि बहुश्रुतिषु श्रूयमाण हिरण्यगर्भप्राथम्यस्य स्मार्जनान्यथोपपद्यमानेन च सदाशिवाद्युत्पत्तिः श्रवणेन बाधायोगात्। किश्र, अविद्योपाधेश्चित्स्वरूपस्य च स्वरूपाः नादित्वेनानीरवराणामुत्पत्तिकितृशारीरात्मनेति सर्वसिद्धान्तः। न च सदाशिवादिविष्णवन्तानां लिप्रकारीरात्मनोत्पत्तिः सम्भवति । तस्या पञ्चीकृतपञ्चभूतकार्थत्वातः पृथिव्याः पूर्वभुत्पर्य सम्भवात् । नापि स्थू-लशरीरात्मनोत्पत्तिः, तत्र लिङ्गशरीरं विना चेष्टाऽयोगेनोत्तरकार्यंजे नकत्वायोगात् । प्राव्यतेजसाविश्वानामानन्दमयादिकोशानां चोत्पत्तौ क्रमावश्यम्मावेन लिङ्गश्ररीरानन्तरमेव तदुत्पत्तेश्च। स्थूलस्य पञ्चमूतः कार्यत्वेन तद्वस्थायां सुतरामयोगाच । माषाश्वकावतारत्वे तु माः यायाः स्वाअयाव्यामोद्दकत्वेन तेषां स्वतः सर्वश्वत्वात् सर्वशाकित्वाः च्चेति मायिकळीलाविष्रहात्मनोत्पचेहत्पादनस्य चोपपत्तिः। अत एव श्रीभागवतम् । "मायामयस्य न तु भूतमयस्य" इति । न चानीइवराणां मायिकविग्रहसम्भवः, पूर्वकरूपस्थमौलिकलिङ्गरारीरसंस्कारवतामः मीषां भौतिकलिङ्ग्यारीरोत्पत्तेरवद्यम्भावात्, हिरण्यगर्भस्य तु भृतः चुष्टिसमनन्तरमाविनो भौतिकलिङ्कचरीरात्मनोत्पाचिः साम्प्रदायिकैः वकेति युक्तमस्यानीद्वरस्वम् । किञ्च वृहद्रारण्यके सरब्राह्मणे आकाः श एव तदोतं च प्रोतञ्चेत्यवधारणेनाऽब्रह्मब्युदासेनाकाशशब्दते माः याश्वले परब्रह्माणे सुत्राख्यहिरण्यगर्भस्योतत्वश्रोतत्वमुक्तं, ताह्यस्थ्य-न्तानामनीइवरत्वे न घटते। तथा हि अत्र न तावत तच्छुब्देन समिष्टिलिः क्रशरीरात्मकं सूत्रं स्वीकृत्य तस्य भूताकाश आतत्वं प्रोतत्वं च वक्तुं श्वम । लिक्क्यरीरस्य पश्चभृतेषु अक्राने चोतत्वप्रीतत्वेनावधारणाः योगात्। अत आकाशशब्दं मायाशबळे वाचस्पतिमिश्रोकरीत्या गौणं स्वीकृत्य पञ्चपादिकाकृदुकरीत्या वाचकं वा स्वीकृत्य चेतनस्य हिरण्ययः भैस्योपाध्यात्मनोत्पत्तिरीद्वरायत्तेत्याशयेन तिस्मन्नोतत्वप्रोतत्वप्रतिपाः देनं वाच्यम्। तच्च मायाशबळावतारत्वेन विष्ण्वन्तानां मायाशबळत्वे सम्भवति। अन्यथाऽवधारणायोगताद्वस्थ्यात्। न च यास्मन् हिर्ण्यगर्भ ओतश्चप्रोतेश्च साक्षात् स पव विष्णुः, अनीद्वरोऽप्याकाशश्चिः त इति शङ्क्यम्। अनीद्वर ओतप्रोतस्य मायाशबळ ओतप्रोतत्वावश्य-म्भावेनावधारणायोगताद्वस्थ्यात्। "आकाशो व नामक्ष्ययोनिर्वदिता" "दहरोऽस्मिन्नन्तराकाशः" आकाश इति होवाच" इत्यादावाकाशशब्दस्य मायाशबळे प्रसिद्धत्वाच्च। अनीद्वरपरत्वे "अनितप्रश्यां व देवताम्" इति प्रदनस्तुत्यनुपपत्तेः। परमकारणप्रदनस्यावश्यकर्तव्यत्वेन नमोऽस्तु याद्यवत्वस्यायेति समाप्त्ययोगाच्च। उक्तश्चाचार्यः स्त्रात्मकं जगद्व्याकृ व आकाशे अप्टिवच पृथिवी त्रिष्वपि काळेषु वर्तते उत्पत्तौ स्थितौ लये चेति। उक्तस्यवार्थस्यावधारणार्थं पुनः प्रश्चपतिवचनमुच्यत इति। तदिदं भाष्यं वार्तिके तत्तच्छुत्युपन्यासपूर्वकं व्याख्यातम्।

आकाश्वचसात्मेव ह्रयो नान्योऽत्र कश्चन । सर्वान्तरत्वं नान्यस्य युज्यतेऽनात्मनो यतः ॥ आकाशो वा इति तथा ब्रह्मेष श्वतिरब्रवीत् । कारणं चात्मनो नान्यत्त्रय्यन्तेषूपपद्यते ॥ जगज्जनिस्थितिध्वस्तिनियमाद्यथंकार्थिप । नात्मनः कारणादन्यत् कश्चित् सम्मान्यते श्वतेः ॥ एषोऽन्तर्याम्येष योनिः सर्वस्य प्रमवाप्ययः। माण्डुकेयश्चतिवच इति स्पष्टमधीयते ।

थोनिः=उपादानम्।

नातोऽन्तर्यामिणः कञ्चपमन्यद्व्याकृतं वुधैः। सर्वस्थैष वद्यात्युक्त्वा यतस्तस्थैव वेद्यताम्॥ यत्नात्माह् श्रुतिस्तस्याद्यन्ता व्याकृतमुख्यते॥ इति।

अत्रानन्दिगरीयम् । यथा पारम्पर्येण पृथिन्यादेराकाशे लयः, तथा स्त्रस्यापि, किं वा साक्षादित्यभिषेत्य पुनः प्रदने पृथिन्यादिवदनेकत्र स्त्रस्य न लयः, किन्त्वाकाश प्रवेत्यवधारणेन सिद्धमिति । तस्मादेत त्पृवीचार्यन्यातानेकश्चतिवशादिप न विष्णवन्तानामनीद्द्वरत्वं युक्तम्, आचार्येश्च नारायणस्य विस्पष्टमन्तर्यामित्यमुक्तम् । यः ईशः=र्द्वरो नाः रायणास्यः पृथिक्षी देवतामन्तरो यमयतीत्यादिना ।

वार्तिकरुद्धिय-

स्त्राद्व्यन्तरतमस्थन्तर्याभ्यधुनोच्यते।
कार्यकारणभावोऽयं यस्मिन्नुके समाप्यते॥
कृष्णद्वैपायनो व्यासो वेदातमा ध्वान्तहानिकृत्।
ब्राह्वेतमेव वदुः प्राणिनां हितकाभ्यया॥
नारायणः परो व्यक्तादण्डमव्यक्तसम्भवम्।
अण्डस्यान्तिस्त्वमे लोकाः सप्त द्वीपा च मेदिनी॥
तस्म नमोऽस्तु देवाय निर्गुणाय गुणात्मने।
नारायणाय विद्वाय देवानां परमात्मने॥

गुणासन=इति सस्वोपहितायेत्यर्थः। अन्तर्यामित्वं च पारमेइवरधः
मर्मत्वेन 'अन्तर्याम्यधिदैवादिषु तद्धमंत्र्यपदेशात्' इत्यत्रोक्तम्। "नारायणः परो व्यक्तादिति द्वैपायनोपवृंद्दणेन च "अव्यक्तात्पुद्धषः परः"
पुरुषान्न परं किञ्चित् सा काष्ठा सा परा गतिः" इति श्रुत्यर्थत्वेन निर्णाः
तस्य सस्वोपहितनारायणस्य स्वरूपेण सदाशिवादिभ्योऽपरत्वायोगात्
उत्पत्तिः, अवतारत्वाभिमायेणेति निर्णायते। सस्वस्यानादित्वेन तदुपहि
तस्यानादित्वाच । "क्षयन्तमस्य रजसः पराके" "अनादिनिधनं विष्णुः
म्" इत्यादिश्रुतिस्मृतिभ्यश्च ।

अस्य=प्रतीयमानस्य रजसः कार्यप्रपञ्चस्य पराने=परे पारे क्षयन्तम्= वसन्तमिति श्रुतेरर्थः। "यास्तु यं पृथिवीन वेद यमापो न विदुः"इत्याः दिश्रुतयः तास्वदं पृथिव्यह्माप इत्येवमभिमानवत्यो भूतसृष्टिसमः नन्तरं भाविन्योऽन्या एव देवता उक्ताः । भाष्यकारैरन्तयोम्यधिकरणे पृथिवी देवता हाहमस्मि पृथिवीत्यात्मानं विज्ञानीयादिति निर्देशात्। पूराणेषु घरण्युवाचेत्यादिव्यवहाराश्व । न हि हिरण्यगर्भो पृथिवीति न वेद नापीदवरं न वेद। "ज्ञानममिति यं यस्ये"त्यादि विरोधात्। तथोः कानेकमानेर्जगदीदवरस्य भाष्यवार्तिककारैरन्तर्यामितयोकस्य नारायः णस्याहमाप इत्यमिमानोऽन्तर्याम्यन्तरप्रेर्यत्वमीरवराज्ञानं वा सम्मवति तस्माद् भूताभिमानिदेवताकार्थभूतोत्तरभूतस्षिद्देतोर्भगवानेव चतुः रोऽवतारानकरोदिति वकव्यम्। ''तत्तेज ऐक्षत ता आप ऐक्षन्त" इत्यत्र जातिकःशब्दी परेत्यादिपूर्वश्रुतावेकवचनान्तपुरुषशब्दीकस्य जीवः स्यांडजाविभद्रवेन प्रतिपादितस्यैवेदमा परामर्शात् ? बहुत्वेन स्रीस्वेन चोपिस्थतानां देवतानां पुछिङ्गैकवचनान्तसर्धनाम्नोत्त्र्योगाचा । यथा बहुत्वेनोपस्थितानां प्रहाणां 'बाईस्पत्यं प्रहं गुह्नाति"हत्यत्र ताद्धितान्तः गतसर्वनाझा न तिश्वर्देशस्तद्वत् । अधिष्ठानाधिष्ठेययोरभेद्मारोध्य कर्मन त्वेन निर्दिशनां देवतानां कर्तृत्वायोगाच । अत एव तत्र जीवब्रह्मेक्य प्रमाणत्वेनेतद्वाक्यमुदाहृतमावार्योः । न ब्रह्मणोऽन्यो जीवः, "अनेन जीवेनात्मनाऽनुप्रविद्य" इतिश्वतेरिति टीकादौ । यदि च श्रीनारायण स्यैवावधिष्ठानत्वेनेतच्छुतिप्रतिपाद्यत्वादनीद्वरत्वम् , तदा "वेदेश्च सर्वेदह्मेव वेद्यो" "नारायणपरा वेदा" इति च न सङ्गच्छेत, वेदानाः मनीद्वरपरत्वायोगात् । श्रुतञ्च विष्णुपरत्वं तेषां हरिवंद्येऽपि विष्णुमि हिस्नो निक्रपणमुपकम्य । तथाहि—

य पको विश्वमध्यास्ते प्रधानं पुरुषो हरः। हरिरिति बहुपुस्तकेषु पाठः।

प्रकृत्या यं परं सर्वे क्षेत्रक्षं वे विदुर्व्धाः।
तस्याव्यक्तस्य यो व्यक्तो भागः सर्वभवोद्धवः॥
तस्याव्यक्तस्य यो व्यक्तो भागः सर्वभवोद्धवः॥
तस्याव्या प्रथमो देवो विष्णुः सर्वस्य धीमतः।
प्रकृत्याः प्रथमो भाग उमा देवी यद्यास्विनी॥
व्यक्तः सर्वभयो विष्णुः स्त्रीसंक्षो स्त्रोक्षभावनः।
स्विमण्याद्याः स्त्रियस्तस्य व्यक्तत्वे प्रथमो गुणः॥
वव्यक्ता प्रकृतिदेवी गुणी देवो महेद्वरः।
न विद्येषोऽस्ति बद्धस्य विष्णोक्षामरस्त्रकः।
गृणिनम्प्रव्ययस्येव सद्दारः प्रथमो गुणः।
नारायणो महातेजाः सर्वस्रह्लोकभावनः॥
भोका महेश्वरो देवः कर्ता विष्णुरघोक्षजः।
प्रवादिवन वेवद्य प्रजापतिगणास्तथा।
पुराणपुरुषो देवो विष्णुवैदेषु प्रस्त्रत्या॥ दिति।
स्रिवनस्यक्षाप्रभयक्ष गुणेभ्यक्ष परस्तथा॥ दिति।

अस्यार्थः साम्प्रदायिकेरेवमुक्तः । य एकः=सजातीयविज्ञातीयमेद् शून्यः । प्रकृत्या=मायया विश्वमध्यास्ते=इति । मायोपहितमेव परंत्रह्म हर-शब्देन हरिशब्देन वा निर्दिष्ठो नद्यत्र प्रकृतिशब्देन हरिहरशकी रमोमे वक्तुं युक्ते, तयोरपि चिद्रूपत्वेनासम्भवाविशेषात् स्वक्षेण विद्दाधा-रत्वानुपपक्तः । "प्रकृत्याः प्रथमो भाग उमा देवी" इत्यस्यानुपपक्तेश्च । तस्याव्यक्तस्य=मायोपहितस्य । व्यक्त=हपाध्यन्तरसम्बद्धाद्यक्तामापन्नो विष्णुशब्दोदितो देवः । व्यक्तः सर्वमयो विष्णुः, इत्यनन्तरोक्तेः । "भाग इन मायोपहितमेव गुणोपाधित्रयेण त्रिष्ठा भूतः" इति मैत्रयश्चरया प्रतिपा दनात् । तस्य=सन्त्रोपहितपरम्हाणः, मागो देवः=अहिष्णः, साक्षात् वर्वस्य

धीमतः=प्रथमो निमित्तं आत्मा-स्वद्धपं विष्णुरिति विधीयते । "कृष्णस्त भगवान् स्वयम्" इतिवत् । अहोऽस्याद्वानतिक्रमणीयेति भावः । यस्य येनार्थसम्बन्ध"इति न्यायेन(१) प्रकृत्याः प्रथमो आग इत्यर्भाम्, अध्यक्ता प्रक तिरित्यतः पूर्वे द्रष्टव्यम् । तच्च स्वातन्त्रयेणोमां प्रतिपादयति । अव्यः का प्रकृतिरित्यत्र तु महेद्वरगुणत्वेनेति पुनर्देवीपद्याठो न दोषाय । श्रीकृष्णाञ्चावत् तरपरनीनामपि साडनतिक्रमणीयत्याश्चयेनाह् । व्यक्त हात्। मोहिन्यादिस्त्री द्वपतां स्वस्मिन् सञ्जानातीति स्रांसं । सर्वमयत्वेन सः र्वं कर्तमस्य सामर्थाद देखसम्मोहनार्थं मोहिनीकपस्वीकारबद सक्म-सत्राजिदादिवधाद्यर्थे क्रांक्मण्यादिकपस्वांकारसम्भवात् तदाह्याच्यनः तिक्रमणीयस्याश्यः 'न हि पुरुषोत्तमत्वेनातिप्रसिद्धस्य स्त्रीसंझपदाः मिहितं स्त्रीत्वं यथाश्रुतं वक्तुश्च शक्यम् , प्रकरणविरोधात् । यदा किल पारिजातप्रार्थनार्थं भगवतेन्द्रं प्रति प्रेषितेन नारदेन नानाविधैः, उपायैः प्रार्थित इन्द्रो न पारिजातं दातुमैच्छत् तदैतानि वचनानि स महर्षिरुराजहार "संहारस्ते भविता" इति भयमप्यमावयत् , न च स्त्रीः द्भपत्वं भयोपयोगीरयुक्तव्याख्यानमेव युक्तम् । अनतिक्रमणीयरवे हेरब-न्तरं प्रथमो गुण इति । प्रधानमहिषीत्वादनतिकमणीया इत्यारायः । तत्रैव हेत्वन्तरमाह प्रकृत्या इति लाईन । उपाविष्रहः स्वेच्छाकृतोऽवानकाः र्थे न तु भृतमय इत्यर्थः । रुद्रप्रहणेन रुद्रस्य संहारहेतुरवं प्रतिद्यम् । तदाविशेषादस्य तदाइ।या अनातकमणीत्वम् । अन्यथा उनेन तव सं हारः स्वादिति भावः। उमामहेरवरौ निर्द्दिश्व रुद्राद्विणोविंशेषाभावं वदन् रमाया उमाया अविशेषं सुचयायास । तं प्रकट्यति । गुणिन इति । अयमाज्ञयः । मार्कण्डेयपुराणात् "चत्रूपं न भिचते" इति वचनान्तराः च्च सरयपि उमाश्चदवाडयस्य विग्रहाँबेशेषोपहितचैतन्यस्येद्वरत्वाविः र्शेष विग्रहस्य कार्यत्वेन प्रतिकद्यं भेदाद्विष्णुदद्दोपाध्योः सत्वतमसी-रनादिखेनाव्ययस्वादास्ति ताम्यामस्या विशेषः, न तु तयोः परस्परं कश्चित्। गुणयोरनादित्वाविशेषात्। "यक एव उद्र एको दधार" दृश्याचनेकोक्तप्रमाणैकभयोरीदवरःवाविद्येषावधारणाड्चेति । ताद्याः स्य श्रोविष्णोः सदारः श्रीकृष्णः प्रथमो गुणः=मुख्योऽवतार इत्यर्थः । अाः बानतिकमे हेत्वन्तरं भोजेति। अयं हि पालनकालः, अत्र, महेश्वरः के-वलं पर्यात पालनकर्ता त्ययमय। अतस्त्वत्पालनहेतुत्वेन तवापजीव्य

<sup>(</sup>१) बस्य येनार्थसम्बन्धो द्रस्थस्यापि तस्य सः। अर्थतो ह्यसमर्थानामानन्तर्यमकारणम्॥ इति पूर्णकोकः।

इत्याद्ययः । त्वज्ञनकजनकत्वेनाष्युपजिब्य इत्याद्य । ब्रह्माति । ब्रह्मा≔िवः राट् । प्रजापतय≔कइयपाद्याः । न तु गुणमूर्त्तीनां सृष्टिः सम्भवति । गुणा∙ नामनादिःवेन तासामनादिःवात् । नम्बस्यापि जन्म श्रयते । अण्डे हिः रणमयं मध्येसमुद्रं रुद्रस्य वीर्यात् प्रथमं बभूव । तस्मिन् ब्रह्मा वि ज्युर्जायते जातवेदा इति रुद्रामारायण इत्यपि कवित्पुराणेषु श्रयते । सस्यम् । तन्तु ब्रह्मादिवार्थनावज्ञात् वराहादिवत् तत्तनमहाभूतस्थाः पनाय भक्तानुब्रहायाबतारक्षपेण लीलाविब्रहस्वीकारमध्त्रं, न अइवः मेघोपासनया हिरण्यगर्भेजन्मेच श्रीविद्भपाक्षस्य श्रीनारायणस्य वा कः म्मेमूळस्वेन तञ्छुयत इत्याद्ययेनाह पुराणपुरुष इत्यादि। तस्मादनेकश्चातिः प्राणवचनवद्यात् सिकं हारेहरयोरीइवरत्वम् । यथा रामक्रणादीनां श्रानारायणकपता यथा वा वीरभद्रादीनां श्रोसदाशिवकपता। पतावांस्तु विशेषः। तत्तद्वताराणां स्वेच्छानिर्मितकादाचिःकपोरच्छित्रतत्तहोलाः वित्रहोपाधिकःवेन परिच्छिन्नत्वादिव्यवहारः । अवतारिस्वरूपस्य तु तः दनवड्छेर्नाप्यवस्थानं व्यापकीपाधिस्वात्। नैवं गुणोपाधिकेषु। गुः णानामनादित्वात् मायामभिन्याच्य वर्त्तमानत्वाच्च । एवञ्च यथा घरत् तः, अखण्डमाहितीयं चतन्यं स्वक्रपेणापारीच्छिन्नमपि अनादिभावकपा ज्ञानस्य चिन्मात्रनिष्ठत्वेन(१) व्यापकत्वात् तद्वाच्छन्नं सत् साक्षिकपः तामापन्न साक्षिरूपेणेनावतिष्ठते नःवज्ञानानवार्वेछन्नं पृथागिति । अज्ञानं वा भिव्याच्य आहेत शाकिद्वयम् । आवरणशाकिविक्षपशाकिश्च । वरणशक्तिप्रधानं अज्ञानम् आभिचा, विश्लेपशाक्तिप्रधानमद्गानं च माया। तदुणाधिद्वययोगात् साक्षिचेतन्यं, जीवेस्वरक्षपेणवावातेष्ठते तद्ववाच्छन्नं पृथगाप । अज्ञानस्य शाकिद्वयस्य च घरमंधामिभावेन साः पेक्षोपाधित्वाच्ज्रक्तिद्वयस्य व्यापकत्वाच्च। एवं 'देवात्मराक्ति स्वगु जैनिजुढाम्"इत्यादिवाक्येभ्यः सत्त्वादीनां मायागुणत्वावगतेगुंजगुणि-नोश्चाभेदेन सापेक्षोपाधिस्वाच्च मायाशबलेश्वरचैतन्यं, अनाहिसिः दतदुर्वाधित्रययोगाद्विष्णवादिक्रपेणैवावातिष्ठते न तु पृथक्। मायाशः बळेइवर इपत्वं विष्णवादीनां विस्पष्टमुक्तं कूर्मपुराणे। "सत्वं गुणमुः पाश्चित्य विष्णुविद्वेदवरः स्ययप्" इत्यादिना । तथा-

अहं नारायणो गौरी जगन्माता सनातनः। विभज्य संस्थितो देवः स्वारमानं बहुधेदवरः॥ इति।

<sup>(</sup>१) तदुक्तं सङ्ख्रिपशारिके । आश्रयस्विषयस्वभागिनी निर्विभागचितिरेव केवला । पूर्वसिद्धतमस्रो हि पश्चिमो नाश्रयो भवति नापि गोचरः ॥ इति ।

अत्र सर्वत्रेश्वर इत्यनेन "मायिनं तु महेइवरम्" इतिश्रुरयुक्तमाया-श्वाबलपरामर्शः। अहमित्यनेन गुणिबशेषोपाधिकस्य साम्बशिवस्य पराः मर्शः। अत एवात्रैवास्यैव बचनम्। "मामेव केशवं देवमादुरैंवीमिहाः विकाम्" इत्युक्त्वा।

पष घाता विघाता च कारणं कार्यमेव च।
भोका पुमानप्रमेयः संहर्ता कालकपधृक्॥
कर्ता कारियता विष्णुर्भुक्तिमुक्तिकललप्रदः।
स्रष्टा पाता वासुदेवो विद्यातमा विद्यतोमुखः॥
कृटस्थो हाक्षरस्यापी योगी नारायणाह्नयः।
कारकः पुरुषो हातमा केवलं परमं पदम्॥

इत्यनेन प्रागुक्तं केशवमुपवण्यं प्रागुक्ताम्बिकावणंनम्— सेषा माहेइवरी माया मम शक्तिनिरञ्जना । शान्ता सत्या परानन्दा परं पदमितिश्चतिः ॥ अस्याः सर्वमिदं जातमत्रैव लयमेष्यति । एषेव सर्वभृतानां गतीनामुक्तमा गतिः ॥

## इत्यनेन कृत्वा-

तयाहं सङ्गतो देव्या केवलो निष्कलः परः।
पर्याम्यशेषमेवेदं यस्तद्वेद स मुख्यते॥
तस्मादनादिमध्यान्तं विष्णुमात्मानमीश्वरम्।
प्वमेकं विजानीध्वं ततो यास्यथ निर्वृतिम्॥ इति।

एवामिति=सत्यिप गुणोपाधिक भरे, ईर्वरक्षेणेत्यर्थः। मोह्वरिति।
महर्वर राव्दे। दितमाया रावळोपाधे मांयाया अधिष्ठात्री। अत एव मम
शक्तिः=कारणत्वि निर्वाहिका। मायायाः कारणत्वि निर्वाहिकत्वेन तद्धिः
छ। त्रया अपि तत्त्वात्। अत एवाह तयेति। वस्तुतः असङ्गः
स्यापि अधेषद्र स्टृत्वं तत्कृतिमित्यर्थः। एवञ्च य एव निष्कळः शिवशः
ब्दोदितः, अम्बया सङ्गतत्वेनोकः। तद्वचसा "अहं नारायणो गौरी"
इति पृवेक्तिनायमर्था निर्णायते साम्बसदाशिवनारायणगौरीक्ष्येणे
इवरशब्दोदितमायाश्वळमवातिष्ठत इति। न चाहमी श्वरो नारायणः
गौरीक्ष्येणेत्यन्वयः शङ्कथः, ब्यवहितान्वयापक्तः, बहुषेत्यस्यायो
गाद्ध। अस्मिन् वचासि विभव्येति तत्त्वरूळीळाविमहमेदतः। तत्र गुणकृतिः
मेदो ब्रह्मादीनामित्यनेकधोक्तम्। गैर्ग्थास्तु ळीळाविमहस्तया पारमेदवः
रेमव चैतन्यं मायिकस्त्राळीळाविमहरोपाधिना गौरीति व्यवहियते। एवं

लक्ष्मीः। सापि ईद्दरक्षपतया— यस्य सा जगतां माता शक्तिस्तद्धरमेंधर्मिणीः। माया भगवती लक्ष्मीः-

इस्यादि क्रुम्मंपुराणादिषु श्रूयते।

अत्र मातिते जगरस्र ब्ट्रुस्वम् । शकिरिति कारणस्वनिर्वाहकस्वम् । तः व्याह्याः कारणस्वनिर्वाहकमायाऽधिष्ठातुस्वात् । तद्धमेधिर्मिणीति पूर्वोः कश्रीवासुदेवह्य ये धर्मा नित्यसर्वद्वस्वादयहतद्वस्वम् । मायेति तद्धिः ष्ठातृत्वम् । भकानुत्रहार्धं नानःक्रुस्मीदिलीलावित्रहस्वीकारेण भगवतोः उमृतमन्यनस्त्रीव लीलाधित्रहद्वयहवीकारेण परमात्मनो गौरीक्रपेण लः हमीक्रपेण च मायाधिष्ठातृत्वम् । उभयोहतत्र तत्र तव्ल्वणात् । भगवतीति-

उत्पत्ति च विनाशञ्च भूतानामागति गतिम् । वेत्ति विद्यामविद्याञ्च स वाच्यो भगवानिति ॥ भगवद्यपतामाह ।

तिस खं पारमेश्वरमेव चैतन्यं मायिक स्त्रीलील विष्रहद्वयस्वीकारेण गौरीति लक्ष्मीरिति च व्यविद्वयते । गुणत्रयोपाधियोगानु विष्ण्वार्विक्रपेण । गुणत्रयस्य चानाचनन्तत्वात् तदुपाधिकानामपि तथार्विक्रपेण । गुणत्रयस्य चानाचनन्तत्वात् तदुपाधिकानामपि तथार्विम् । अत पव चोक्तम् । "तस्मादनादिमध्यान्तं विष्णु"मिति । महामारतेऽपि । "अनादिनिधनं विष्णु"मिति । श्रीसदाशिवस्यापि तत्र तत्रानादित्वश्रवणं तदुपाधेर्गुणविशेषस्यानादित्वात् । अनयोरेव तत्तर्हुणविशेषाधिकयोः क्रमेण रामक्रणाद्या वीरमद्राद्याश्चावताराः ।

ये तु लाघवतर्कवरोन एकमेबेहवरं स्वीकृत्य गुणत्रयानाश्रयणेने कस्यैवेहवरस्य विष्णवाद्याः संज्ञा हृत्याहुः, तेषां पुराणेषु व्यवस्थया एतद् वतारश्रवणं न सङ्ग्रह्छते। यथा वीरभद्राद्याः शिवसंत्रस्य शङ्करसंग्रस्य चावताराः, एवं विष्णोर्ण्यवतारा हित प्रसिद्धिः स्यात्, लीलाविष्रह् विशेषमात्रोपाधित्वेऽपि किं वेकुण्डवासिनः स्नीराव्धिवासिनो वावतारा हित विनिगमकामावः, लीलाविष्रहाणां च तुल्यत्वेनावतारकल्पनानुप् पत्तिः। स्नित्यविष्रहोपाधिकानाञ्च "अनाविनिधनं विष्णु"मिति व्यवहारायोगः। नित्यविष्रहस्वीकारे "अपाणिपादः" हत्यादिबहुश्रुतिः विरोधः, अपसिद्धान्तञ्च। गुणविशेषाश्रयणे तेषामनुमानासिद्धत्वेन श्रुतिपुराणवाक्येभ्यः सिद्धौ तत एव तद्यारमायाया अपि जगदुः पादानस्वसिद्धौ परमाण्वादिकल्पना वृथैवेति वेदान्तसिद्धान्त एव युक्त हित।

येऽपि वेदान्तिमते स्थित्वा विम्बचैतन्यमीइवर इत्यादुः। तन्मतेऽपि

अनेकेष्विप प्रतिायम्बेषु विम्बस्य लोके एकस्वद्द्यानाद्वताराणां व्यव स्थाश्रवणं न सङ्गठलते। गुणविद्याषीपाधित्वाश्रयणे तुतदाधारतद्भिन्न मायाया उपाधित्वावद्यंमावेन लोकवेदापरिज्ञातविम्बस्य सोपाधित्व कल्पनायोगः, लोके विम्बस्य शुद्धत्वेन प्रसिद्धः । विम्बस्य च लोके

प्रतिबिम्बदेशानवस्थानदर्शनेनान्तर्यामित्वानुपपतिः।

प्तेन सत्त्वमात्रोपहित एक ईश्वर इत्यप्यपास्तम्। अवतारव्यवः स्थानुपपत्तेस्तुल्यत्वात्, "मायिनं तु महेश्वरम्" इत्यादिप्रमाणस्यो माः योपाधिकत्वावश्यंभावाच्च । न च मायाशब्दाभिधेयं सत्वमेवेति शः इयम । आचार्येविश्लेपशाकिप्रधानाज्ञानस्य मायाशब्दाभिधेयत्वनिर्हे-ज्ञात । मायिकतया लोके प्रासिद्धस्य च व्याचादेरविष्ठानाज्ञानकार्यस्व सम्भवत्त तरवज्ञानजननस्वभावसस्वगुणकार्यत्वायोगावलोकवेदयोश्च ज्ञान्त्राधिकयात्र मायाशब्दाभिधेयं सस्वम् । अवस्यमेषाशविद्या शक्तिः रित्यादी मुलाज्ञानवाचकतया प्रसिद्धाविद्याशब्दसामानाधिकरण्येन मायाशब्दस्य विवरणाचारयोदाहृतश्रुतिस्मृत्यादौ प्रयोगाच्च । सस्वस्य च निर्विषयत्वेन तदुपादानकस्य जगता ब्रह्मोपादानकत्वं न स्यात्। सम्भवति तु विवर्त्तमानाज्ञानविषयत्वेन ब्रह्मण उपादानत्वं शुक्तिरिव रजते। पवश्च "मायां तु प्रकृति विद्या"दित्यादी विक्षेपरांकिप्रधानाः हानस्येव प्रहातिस्वोक्तिसम्भवात् तदेव मायाशब्दाभिधयमुक्तश्रुतिपु राणप्रामाण्यादीद्वरोपाधित्वेन निर्णीयते, तदुपहितेद्वरस्यैव च तन्नि र्डतद्भिन्नतत्त्रहुणविशेषोपाधियोगात्, विष्णवादिकप्रवम् । मायायाश्च स्वाश्रयाच्यामोहकत्वात्सर्वेषां गौरीलक्ष्मीसाहितानां नित्यसर्वश्रस्यम् । अत एव न तेषां कदापि व्यामोहः । नतु 'प्रमादमोही तमस' इत्यादि क्मृतेस्तमसोपहितेश्वरस्य मोहप्रसक्तिरिति चेत् नहिं 'न ह वे सरा रीरस्य वियाविययोष्ठपद्दतिरस्ति" इति श्रुतेः कर्पूरगौरमेष्ठश्यामशरीरिण ईइवरस्य त्रियात्रियं प्रसज्येत । अथेइवरस्य रागादिदोषाभावाज्जीवा-चिकारैवा श्रुतिः, तर्हि मायोपहितस्यैव तमसोपहितत्वान्मायायाश्र स्वाश्रयाव्यामोहकत्वारस्मृतिरपि जीवाधिकारेति न तमस्रोपहितत्वेन काडप्यपकर्षः, सममेव तु मायोपहितत्वेन विष्णवादीनामैद्वर्यम्, अत एव सत्यपि गुणीपाधिके मेदे तेषां तत्र तत्रामेद्ब्यवहारः । चैतन्ये हि वस्तुता भेदा नास्त्येव। अस्मदादीनां भ्रान्त्या तद्यवहारः । मायायाः स्वाअयाज्यामोहकस्वाच तत्र लेति तेषाममेद्व्यवहारः। यथा काश्च द्योगी अनेकानि शरीराणि विधाय तेषु स्वस्य सदासस्त्रीस्वामिभावं व्यवहरक्षि न स्वात्मानं भिन्नं मन्यते, नापि स्वस्मिन् स्वीत्वं वस्तुतः पद्यतीति तबत्। तथा च शिववचनम्।

वैशे-

त्रिधाभिन्नोऽस्म्यहं विष्णो ! ब्रह्मविष्णुभवाख्यया । इति । नारायणवचनं-नारायणीये—

नावयोरन्तरं किञ्चिन्मा ते भृबुद्धिरन्यथा॥ इति । गौरीवचनम् । कौर्मे—

त्वं हि नारायणः साक्षात्सर्वातमा पुरुषोत्तमः।
प्रार्थितो देवतैः पूर्व जातो वै देवकीसुतः॥
पश्य त्वमात्मनाऽत्मानममस्रं परमं च यम्।
नावयोर्विद्यते भेद ऐक्यं पश्यन्ति सुरयः॥ इति।

यथा च योग्यनेकदेहैः कृतेष्विप कार्येषु कर्तृत्वमेकदेहावच्छेदेनेवाः
परदेहावच्छेदेनापि व्यवहरति, मयेतदिखेळं कृतमिति। तद्वत् "अहमेव
हि संहर्ता स्रष्टाहं परिपालकः" इति हरवचनम्। "अहं सर्वस्य जगतः
प्रभवः प्रलयस्तथा" इतिहरिवचनं च। न चैतावता शास्त्रद्दिष्ट्याय
प्रसक्तिः। नित्यसर्वद्वत्वेन भ्रान्तिसिद्धभेदस्यैतान्प्रति कदाप्यप्रसक्तेः।
योगिन इव स्वक्षे। न हि योगी स्वीयानेकदेहान्तरकार्थकर्तृत्वं देहाः
नतरे मन्यमानः "शास्त्रहष्ट्या तूपदेशः" इति(१)न्यायविषयो भवति।
पवं त्रथाणां गुणोपहितानां ब्रह्मविष्णुशिवानामित्वरत्वं न तु तेभ्यः
पृथकः मायोपहित इति सिद्धम्।

विष्णुपुराणवचनम् । [अंश १ अध्या० २२ इलो० ३०-३२ ]
ब्रह्मादक्षाद्यः कालस्तथैवाखिलजन्तवः ।
विभूतयो हरेरेता जगतः सृष्टिहेतवः ॥
विष्णुर्मन्वादयः कालस्तथैवाखिलजन्तवः ।
स्थितेर्निमचभूतस्य विष्णोरेता विभूतयः ॥ इति ।
दृद्धः कालान्तकाद्याश्च समस्ताश्चेव जन्तवः ।
चतुर्द्धाप्रलयायैता जनाईनविभृतयः ॥ इति ।

तत्र सस्वेपहितं विभृतिमत्वेनाङ्गीकृत्य विभृतित्वेनावतारा व्याः

क्षेयाः । तेषां च सत्यपीदवरत्वे लोकसङ्कदार्थे सेवकभावाङ्गीकाराद्विभृतित्वोक्तिः । पवं तापनीये ब्रह्मा विष्णुर्भहेदवर इत्याचारभ्य "सर्वे यो भीनृत्विहो देव" इत्यपि गुणविद्येषेपाधिकस्यावतारित्वे श्रीनृत्विहस्य चावतारत्वे तदुपासनायां वचनवलाद् ब्रह्मविष्णुमहेदवरशब्द्यतिपादिः नानां अवतारविद्येषाणां दोवत्वाध्यवसानम् । पवं—

> उमार्क्<mark>षवित्रहा शुद्धा त्रिनेत्रा चन्द्रशेखरा ।</mark> नीलब्रीवा परानन्द्रप्रमोदा ताण्डविषया ॥

<sup>(</sup>१) ड॰ मीट अ० १ पा० १ अधि० ११ प्०३०

श्रह्मविष्णुमहादेवैष्ठपास्या गुणमृत्तिभिः॥ दृश्यादौ सत्यपि गुणविशेषोपाधिकश्रह्मणः अवतारित्वे ताण्डविशः यस्य चावतारत्वे तदुपासनाङ्गत्वेन ब्रह्मविष्णुशब्दोदितगुणमृर्यवताः राणां शेषस्वाध्यवसानम् ।

तथा-

साक्षात् परतरस्येव वस्तुनः सर्वसाक्षिणः। अस्ति मृतिः परा गुद्धा स्वतन्त्रा पापनाशिनी॥ तस्याऽसाधारणी मृतिः साम्बा चन्द्राद्धशेखरा। ब्रह्मविष्णुमहेशानास्तां ध्यायन्ति निरन्तरम्॥

इत्यत्र साक्षात् परतरस्यैवेत्यनेन मायाद्यवसमुक्तम् । अस्तिमूर्तिरित्यः नेन तदेव गुणविद्येषोपाधिकम् । तस्यासाधारणीत्यनेन गुणविद्येषोपाधिकः स्यव मायाद्यवसस्यावतारकपा काचिनमूर्तिः । ब्रह्मविष्णुमदेद्यानदाद्योः दितानां तु अवतारविद्येषाणां ध्यातृत्वं स्रोकद्यिभार्थामिति । एवं—

सुजत्यशेषभीशस्य शासनाश्चतुराननः। तिस्रभिमृतिभिश्चाहम्—

इति च।

विष्णुः पालयते विद्वं जगद्योनेनियोगतः।
सुजते प्रस्ते चापि स्वकाभिस्तनुभिक्तिभिः॥
हरस्येव जगत्सर्वे हरस्तस्येव शासनात्।
सुजत्यवति विद्वातमा त्रिधा भिन्नः सुरक्षति॥

इत्यपि व्यावयेयम्। तथा हि। न तावज्ञीवादीश्वरस्येव मायाशः इत्यस्य तत्त्रहुणोपधिकेश्यः परत्वं युक्तम्। जीवेश्वरोपाधिभृतशक्तिद्वः यस्य परस्परिनरपेक्षत्वकल्पानया तहुणानां तद्दभावात् ,गुणगुणिभावेन सापेक्षत्थात्। न च सापेक्षोपाधिस्थले शासियतृशासितव्यत्वादि व्यवः हियते। न हि विश्वतैजसमाद्येषु माद्यः शासितव्य इति व्यवहरन्ति। अवतारेषु तु तत्त्वल्लीलाविम्रहाणां निरपेक्षोपाधित्वेन संवादादिकपाः सर्वे व्यवहाराः श्रूयन्ते। तद्यथा ब्राह्मणवालकानयनाय जिल्लुना सह महिथतस्य श्रीकृष्णस्य शेषशायिना सह।

ववन्द आत्मानमजं तमच्युतो जिष्णुश्च तह्यानजातसाध्वसः। तावाह भूमा परमेष्ठिनौ प्रभुवंद्धाअलीः सस्मितम्ध्वया गिरा॥ द्विज्ञात्मजा ये युवयोर्दिदश्चुणा मयोपनीता भुवि धर्मगुप्तये। कालावतीर्णाववनेर्भरामुरां हत्वेह भूयस्त्वरयेतमन्तिमे॥ इति।

न च अक्रिक्णेन स वन्दितस्तेन चायमाज्ञापित इत्येतावताऽस्यापः

कषः। ''कृष्णस्तु भगवान् स्वयम्'' इत्याद्यनेकवचनावरोघात्। श्रीसदा शिवश्रीनारायणावताराणामपिळोन्यःप्रतिपः''ः। अत्र च पुण्डरीका क्षश्रीनारायणोपासनमुक्तम्। अक्षिद्वयप्रतिपादनात्। अत प्रवोपबृंहणं

गारुडे—

ध्येयः सदा सवितृमण्डलमध्यवर्ताः नारायणः सरसिजासनसन्निविष्टः। केयूरवान् कनककुण्डलवान् किरीटी हारी हिरण्मयवपुर्धृतशङ्खचकः॥ इति ।

तस्माविद्धविष्णोस्तद्वताराणाञ्च धम्मीधम्मीऽसंश्वेषितत्यसर्वः इत्वित्यमुक्तत्वादिनेश्वरत्वाविशेषाद्धजनीयत्वाविशेषः। ततश्च तेषां मध्येऽन्यतर्विषयापि कृता भक्तिर्द्धानद्वारा मुक्तिहेतुरनायासेन भवती। ति सिद्धम् ॥ इति भजनीयनिर्णयः।

यथा सम्प्रदायं निबन्धाननेकान् समालोच्य भक्तरकारीह चिन्ता। तया यातु तोषं जगन्नाथ ईशः कृपालुः पितेव स्ववालोक्त शब्दैः ॥ १ ॥ नामकोमुद्यथो भक्तिमुक्ताफलं श्रीघरीया विवेका यश्च भक्तः स्थितः। शाङ्करं भाष्यमत्रापि यद्दिष्पणं भक्तिकाण्डेऽखिलं मुलमेक्टस्मृतम् ॥ २॥ शृणुत हरिगुणीघं कीर्चयध्वं सदा तं स्मरत हरिपदाब्जं तस्य सेवां कुरुध्वम् । रचयत हरिपूजां दासभूताः सखायो. नमत सकलमस्भा अर्पयध्वं गृहादि॥ ३॥ य इदं नवविधमजनं गिरिजामर्तुरमेशितुस्तनुते । 📂 🥟 संस्तिसागरपारं वजतीति श्रुतिः स्वयं मनुतं ॥ ४॥ भूधरपक्ष च्छेद्ब इम्मद्भेदनहेतोर्भूधरधारी। जयित यशोदानन्दबद्योदः कोऽपि स यामुनपुळिनविहारी॥५॥ धृतवहुविधजल ठहक तमालो मुगमद्ति छक्युता जिल्लभालः । सज्जनविद्वेषकजनकालो जयति स काऽपि यशांदाबालः ॥ ६ ॥

सस्यं श्रोशम्भुपादाम्बुरुहगतमना यः स मुक्तः प्रभूयात् तद्वद्वाराइकार्मप्रभृतितनुभृतां सेवकाः स्युविमुक्ताः। अस्मिच तु कश्चिनमधुरतररवं वेणुना यामुनीये तीरे कुर्वत्वबन्धस्वचरणकमले तत्र कुर्मो वयं किम्॥ ७॥ तज्ञते कश्चन यद्यं कोऽपि च जपमथ परस्तपोराशिम्। अहमिह न किमपि जाने श्रीजाने ते पदाम्बुजं जाने ॥ ८॥ द्युण्डानिभभुजदण्डकृतासुरखण्डन ! जगतो मण्डनद्भप । आखण्डतमुखसुरमण्डलवरकुण्डलमाण्डतकाण्डामेदं ते ॥ ९ ॥ बेढान्तशास्त्रार्थाविषेकहेतोः सिद्धान्ततस्वं विनिक्रितं यैः। कत्र यैभीकिविवेचनं तालमास्यनन्ताह्यगुरुन् स्वम्धनी॥ १०॥ सदा हरेः सेवनमाचरम्तो ये सन्ति सन्तो हरिमक्तिमन्तः। नमामि तान् सर्वनरेषु धन्यान् तेऽमुं निबन्धं श्विवेचयन्तु ॥ ११॥ जन ! कुरु सज्जनसङ्गतिमादौ रचय ततो नवभेदंकं भजनम्। वृन्दावनजनरञ्जनहेताराखण्डनमद्भञ्जनकर्तुः॥ १२। नवनीतकरो बालो नवनीरधरप्रभः। कमनीयतनुः कुर्याच्छं नो विष्णु एककमः॥ १३॥

हति सकलसामन्तचक्रच्यामणिमरीचिमअरीनीराजितचरणकमलः श्रीमन्महाराजाधिराजप्रतापरुद्वतमुजश्रीमहाराजमधुकरसाहसुः नुचतुरुद्धिवलयवसुन्धराहृद्यपुण्डरीकविकासदिनकरश्रीमः न्महाराजाधिराजश्रीवीरसिंहदेवोद्योजितश्रीहंसपण्डितात्मः जश्रीपरशुराममिश्रसुनुसकलसाहद्यापारावारपारीणः धुरीणजगद्दारिद्यमञ्जनपारीन्द्रविद्वज्जनजीवातुः श्रीमन्मित्रमिश्रकृते वीरमिश्रोदयामिधनिवन्धे भक्तिप्रकाशः समाप्तः।



## मक्तिप्रकाश उपन्यस्तानां श्रीभागवतस्थ इलोकानां

स्कन्धादिसंख्याज्ञापकम् ।

| पृष्ठसंख्या | इलोकप्रतीकानि                | स्वन्धसंख्या                            | अध्यायसंख्या | <b>रहोक्सं</b> ख्या |
|-------------|------------------------------|-----------------------------------------|--------------|---------------------|
| 2           | यहच्छ्येति ।                 | ११                                      | २०           | •                   |
| ,,          | जातश्रद्ध इति ।              | "                                       | 59           | २७                  |
| ,,          | ततो भजेतेति ।                | 13                                      | 23           | 56                  |
| 3           | प्रोक्तेनेति ।               | ,,                                      | <b>)</b>     | 56                  |
| 9,          | भिचत इति ।                   | ,,                                      | ,,           | \$0                 |
| "           | तस्मादिति ।                  | "                                       | ,,,          | 88                  |
| 3,          | यत्कर्मभिरिति।               | 59                                      | "            | \$ 5                |
| 8           | सर्वमिति ।                   | 99                                      | 09           | 83                  |
| "           | दानवतेति।                    | 80                                      | 80           | 5.8                 |
| Ę           | त्रिभुवनेति ।                | ११                                      | 8            | 43                  |
| ,,          | तावत्कर्माणीति ।             | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | २०           | 9                   |
| "           | स्वपादमूरूमिति ।             | ,,,                                     | 9            | 85                  |
| ,,          | श्रुण्वतामिति ।              | 8                                       | 3            | १७                  |
| ,,          | नैकात्मतामिति ।              | 3                                       | २५           | \$8                 |
| "           | न पारमेष्ट्यमिति ।           | ११                                      | 8.8          | 68                  |
| ,,          | दीयमानमिति ।।                | 3                                       | 39           | १३                  |
| "           | यथायथेति ।                   | 99                                      | 68           | २६                  |
|             | यत्कीर्तनमिति ।              | 2                                       | 8            | १५                  |
| ,,          | भक्तिरिति ।                  | 99                                      | 2            | ४२                  |
| १०          | इत्यच्युताङ्घ्रिमिति ।       | "                                       | 2            | 83                  |
| ,,          | अधैतामिति ।                  | ,,                                      | 3            | १७                  |
| ,,          | कर्माणीति ।                  | ,,                                      | ,,           | १८                  |
| 88          | नित्यातिंदेनेति ।            | ,,                                      | "            | 86                  |
| "           | एवमिति ।                     | ,,                                      | **           | 20                  |
| . ? ?       | तस्माद्गुरुमिति।             | ,,                                      | ,,           | २१                  |
| "           | तन्नेति ।                    | ,,                                      | ,,           | 22                  |
| ,,          | सर्वत इति ।                  | ,,                                      | ,,           | २३                  |
| "           | शौचिमिति ।                   | ,,                                      | ,,           | 28                  |
| "           | सर्वत्रेति ।                 | ,,                                      | ,,           | 24                  |
| "           | 0.0                          |                                         | ,,           | २६                  |
| "           | श्रद्धामिति ।<br>श्रवणमिति । | "                                       | ,,,          | રંહ                 |
| 85          | इष्टं दत्तमिति ।             | ,,                                      | ,,,          | 28                  |
| ,,          | एवमिति ।                     | .,                                      |              | 5.6                 |
| 99          |                              |                                         |              |                     |

| पृष्ठसंख्या | इलोकप्रतीकानि      | स्कन्धसंख्या | अध्यायसंख्या |            |
|-------------|--------------------|--------------|--------------|------------|
| 3)          | परस्परमिति ।       | 73           | 29           | ३०         |
| ,,          | स्मरन्त इति ।      | "            | ,,           | 38         |
| ,,          | क्रचिदिति।         | ,,           | ,,           | इ२         |
| ,,,         | इतीति ।            | ,,           | ,,           | 3,3        |
| 88          | स वै पुंसामिति।    | 8            | 5            | 8          |
| १५          | भक्तियोगेनैति ।    | . 8          | •            | 8          |
| ,,          | वासुदेव इति ।      | 6            | 2            |            |
| ,,          | इमं छोकमिति।       | \$           | २ ५          | 38         |
| 3,          | विसृज्येति ।       | ,,           | ,,           | ३०         |
| 23          | भात्मारामा इति ।   | 8            | 6            | १०         |
| ,,          | नष्टप्रायेष्विति । | 8            | 2            | १८         |
| ,,          | तुल्यामेति ।       | 8            | १८           | १३         |
| ,,          | दुर्लभ इति ।       | 22           | 2            | 28         |
| "           | संसार इति ।        | 28           | 5            | ३०         |
| ,,          | न रोधयतीति ।       | "            | १२           | 8          |
| २४          | व्रतानीति ।        | ,,           | . (1)        | . 5        |
| 77          | महत्सेवामिति।      | 9            | 9.           | 2          |
| - 11        | तितिक्षव इति।      | 3            | २ ५          | २१         |
| 9)          | मयीति ।            | "            | 39           | <b>२</b> २ |
| 99          | मदाश्रया इति ।     | 99           | 39           | 23         |
| "           | त एत इति ।         | ,,           | "            | २४         |
| 99          | तस्मादिति ।        | 2            | 8            | 9          |
| 79          | श्रण्वन्तीति ।     | 8            | C            | ३६         |
| 9)          | तस्मादेकेनेति ।    | 8            | 2            | 88         |
| २५          | पिबन्तीति ।        | a            | . 2          | 30         |
| २५          | पानेनेति ।         | 3            | ٩            | ४६         |
| 99          | तदेव रम्यमिति।     | १२           | १२           | 86         |
| 99          | आपन्न इति ।        | 8            | 8            | 88         |
| 99          | अविस्मृतिरिति ।    | १२           | १२           | 98         |
| 99          | विषयानिति ।        | 22           | 6.8          | २७         |
| 99          | यत्पादयोरिति ।     | 6            | 22           | २३         |
| 91          | न्निमिति।          | 8            | 9            | 9          |
| 2 ६         | यानीहिति ।         | 90           | 90           | ४९         |
|             |                    |              |              |            |

| <b>पृष्ठसं</b> ख्या     | <b>च्</b> लाकप्रतीकानि       | स्कन्धसंख्या                                   | अध्यायसंख्या | <b>इ</b> लोकसंख्या |  |  |  |
|-------------------------|------------------------------|------------------------------------------------|--------------|--------------------|--|--|--|
| ३०                      | श्रवणमिति ।                  | 9                                              | ę            | 23                 |  |  |  |
| 97                      | इति पुंसेति ।                | .,                                             | ,,           | 28                 |  |  |  |
| 99                      | धर्मः स्वनुष्ठित इति ।       | 8                                              | A S          | Salar C            |  |  |  |
| 59                      | श्वविडिति ।                  | 2                                              | 3            | 99                 |  |  |  |
| 99                      | तान् शोच्यशोच्यानीति         | 1 3                                            | Q            | 88                 |  |  |  |
| "                       | श्रुण्वतामिति ।              | 8                                              | 2            | १७                 |  |  |  |
| 77                      | को वा भगवत इति।              | 8                                              | 8            | १६                 |  |  |  |
| 73                      | प्रविष्ट इति                 | . ?                                            | 6            | 9                  |  |  |  |
| ३१                      | ञ्जिं जिस्ति व्यक्ति         | ११                                             | Ę            | 9                  |  |  |  |
| 27                      | यस्तूत्तमेति                 | ø                                              | 3            | १५                 |  |  |  |
| 79                      | इत्थं परस्येति               | १०                                             | 90           | 86                 |  |  |  |
| ,,                      | ज्ञानें प्रयासमिति           | 80                                             | १३           | 3                  |  |  |  |
| ,,                      | नात्यन्तिक इति               | 3                                              | १९           | 86                 |  |  |  |
| ,,,                     | ज्ञानं यदेति                 | 2                                              | 3            | १२                 |  |  |  |
| 32                      | श्रण्वित्ति                  | 8                                              | ċ            | ३६                 |  |  |  |
| 33                      | उपगायन्निति ।                | A CHARLES                                      |              | Harrier -          |  |  |  |
| ३५                      | वैरेण यमिति ।<br>तद्वागिति । | ११                                             | ٩            | 86                 |  |  |  |
| 99                      | निवृत्तत्र्वेरिति ।          | 8 -                                            | 9            | 88                 |  |  |  |
| 99                      |                              | १०                                             | 8            | 8                  |  |  |  |
| 37                      | कर्माणीति ।                  | १०                                             | 60           | 86                 |  |  |  |
| ३६                      | नहीति ।<br>नातः परमिति ।     | Ę                                              | १६           | 88                 |  |  |  |
| 30                      | तस्मादिति ।                  | Ę                                              | 9            | ४६                 |  |  |  |
| ,,                      |                              | Ę                                              | 3            | २६                 |  |  |  |
| 99                      | गां दुग्धदोहामिति ।          |                                                | 88           | 99                 |  |  |  |
| ,,,                     | इत्थं हरेरिति।               | 88                                             | 38           | २८                 |  |  |  |
| "                       | आपन्न इति ।                  | 8                                              | 8            | 18                 |  |  |  |
| 99                      | क्लेरिति ।<br>कृत इति ।      | 85                                             | 3            | 99                 |  |  |  |
| 85                      |                              | 85                                             | 3            | 93                 |  |  |  |
| 86                      | स्तेन इति ।                  | Ę                                              | 5            | 9                  |  |  |  |
| 99                      | सर्वेषामिति ।                | "                                              | 91           | 80                 |  |  |  |
| 86                      | प्रायश्चित्तानीति ।          | 17                                             | 8            | १८                 |  |  |  |
| 98                      | विभ्रद्वेणुमिति ।            | 80                                             | 83           | 28                 |  |  |  |
| १२५                     | एवं मन इति ।                 | 9                                              | 9            | <b>ξ</b>           |  |  |  |
| १३३                     | गोप्य इति ।                  | و جو جو در | ?            | 56                 |  |  |  |
| इति स्थानज्ञापकपत्रम् । |                              |                                                |              |                    |  |  |  |

भक्तिप्रकाशस्य शुद्धिपत्रम्।

| अशुद्धम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | शुद्धम्         | पृ० पं०      | अशुद्रम्                        | शुद्धम्                   | पृ०             | фo         |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|--------------|---------------------------------|---------------------------|-----------------|------------|
| इत्युक्तमु                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | इत्युक्तम्      | 3 90         | पोघौ                            | पोघो                      | ६४              | ۷          |
| रखो॰ ८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | इलो॰ ९          | ,, २६        | कतर्र्ध                         | कर्तव्य                   | ७२              | ३४         |
| विनेव वा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | विनेव चा        | 9 9          | मधाः                            | <b>मधोः</b>               | ७९              | १६         |
| त्यदारविन्द                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | त्पदारबिन्द     | ६ १०         | दितं                            | दिनं                      | ,,              | 38         |
| त्यक्त्वा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | त्यका           | ,, २१        | जवयरटयो                         | जठरपटयोः                  | 96              | 28         |
| मक्तजनस्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | भजनस्य          | 0 80         | दुहदो                           | सुहदो.                    | <sub>3</sub> ,9 | ३१         |
| शत्रन्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | शत्रून्         | ,, २३        | नी म                            | नीम                       | १०६             | 28         |
| तपो यज्ञ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | तपोयत्          | 6 3          | वानीय                           | मानीय                     | 209             | 38         |
| युनाक्त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | युनक्ति         | ,, २०        | पाशन्वित                        | पाशान्वित                 | ११०             | 33         |
| घोघ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | घौघ             | १२ १६        | मन्त्रेषु                       | मन्त्रैः सु               | ११२             | १४         |
| बस्मणि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | वह्मणि          | १३ १७        |                                 |                           |                 | 7          |
| प्रकृत्या                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | प्रकृत्य        | १९ ,,        | पुड्                            | विवडें                    | ११२             | २०         |
| प्राप्नु                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | प्राप्तु        | १५ १९        |                                 | स्तोत्राणां               | ११८             | २४         |
| गारुणे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | गारुड़े         | १६ १८        | तया                             | ताया                      | १२३             | १२         |
| पश्यना                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | पश्यन्ना        | १७ २८        | यितुम् ।                        | यितुम्                    | ,,              | 86         |
| सूजे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | सूत्रे          | २१ ३१        | वकारि                           | बकारि                     | १३४             | १६         |
| तुष्यतु                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | तृष्यतु         | ,, ३२        | कृमत                            | कृतम                      | १२६             | C          |
| णा दीनां                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | णादीनां         | <b>38 58</b> | एवामी                           | पुवासी                    | 550             | 23         |
| नृणान्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | <b>नृ</b> णाम्  | ,, 38        | विशिष्ठ                         | विशिष्ट                   | "               | 58         |
| कुण्यो                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | कुणपो           | २५ ३२        | स्थव कारा                       | स्यैवकारा                 | १४६             | 23         |
| चवकार                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | चैवकार          | २६ २०        | ज्योतिः शब्देन ज्योतिःशब्देन१४७ |                           |                 | २७         |
| धि रोढुँ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | <b>धिरो</b> ढुँ | २९ १२        | यस्मान्                         | यस्मात्                   | 588             | ३          |
| जीवानु                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | जीवातु          | ,, ३२        | पपद्ये                          | प्रपद्ये                  | १५५             | v          |
| स्वछन्द                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | स्वच्छन्द       | ३४ १०        | भदे                             | भेद                       | १५७             | 20         |
| प्राप्रोति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | प्राप्नोति      | g, 2?        | केटव तर                         | <i>ई</i> ण्ट्यप् <b>र</b> | १५८             | २०         |
| व्रव                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | व्रज            | ३५ २३        | सदा शिवस्य                      | सदाशिवस्य                 | १६०             | 26         |
| कस्मा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | कर्म            | <u> ३</u> ७  | रुक्तम्। प्रभाः                 | वा रुक्तम्प्रभाव          | τ,,             | 38         |
| माप                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | मपि             | ,, 90        | हिरण्ययर्भ                      | हिरण्यगर्भ                | १६४             | 3          |
| कर्मापक्षा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | कर्मापेक्षा     | इ९ ४         | स्यैवावधि                       | स्यैवाधि                  | १६६             | 9          |
| सुमति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | सुमतिं          | ,, ३०        | प्रकट्यति                       | प्रकटयति                  | १६७             | <b>3</b> 3 |
| सुमति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | सुमति           | ४० २०        |                                 | तच्छूयत                   |                 |            |
| CONTRACTOR OF THE PARTY OF THE | समीपेपाठा       | ४३ १८        | वा मिन्याप्य                    | वाभिन्याप्य               |                 | २०         |
| यागा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | पाठा            | ,, 28        |                                 | आखण्डल                    |                 |            |
| कतत्रचिव                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | कृतानां निव     | 98 50        | राखण्डन                         | राखण्डल                   | ,,,             | १५         |
| हृष्टिदोषाहृहुन्न ''त्त्व'' इत्यस्य स्थाने ''त्व'' इत्येव पतितं तत्रापि विशेषतोः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                 |              |                                 |                           |                 |            |
| ऽष्ट्रमपृष्ठे तत्र सुर्धाभिः क्षन्तव्यमिति वोधकः ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                 |              |                                 |                           |                 |            |



